

''لُلْ نَبِی بَعْدِانِی ''(الحدیث) حفزت محمد ظَیْمًا کے بعد نبوت کا ہردعو کی باطل ہے







علامها قبال ؓ کے ایماءاور قائداعظمؓ کی خواہش پر 1938ء سے ثالع ہونے والاماہنامہ



#### بِسُالِلُهُ إِلرِّهَزَ الرَّحِبُ



قرآنی نظریات کی روثنی میں مغرب کے غلط تصورات کی تردید میں محترم پرویز اور ہمارے ہاں کے مفکرین نے بہت کچھ کھا ہے۔ ان میں سے ڈاکٹر علامہ اقبال ڈاکٹر رفیح الدین احمد اور ڈاکٹر برہان احمد فاروقی کی تصنیفات سے چند اقتباسات پیش کئے جارہے ہیں۔ جب بھی قار مین ان اقتباسات کی روثنی میں محترم پرویز صاحب کی تصنیفات کا جائزہ لیس گے تو وہ ان تمام خوبیوں کو پشمول دیگر خوبیوں کے ان میں پاسمیں گے۔ اس موضوع پرمحترم پرویز صاحب کا موقف جانے کے لیے خصوصی طور پران کی تصانیف ''انسان نے کیا سوچا'' اور''اسلام کیا ہے'' ملاحظہ فرمائی جاسکتی ہیں۔

#### (1) ڈاکٹرعلامہ اقبال کاموقف:

- 1- عقل اوروحی میں تصادم نہیں بلکہ دونوں لازم وملزوم ہیں۔
- 2- قرآن سے راہنمائی حاصل کرنے کے لئے ضروری ہے کہ:
- (الف) اینے زمانوں کے تقاضوں اوراپنے دور کی فکری کاوشوں سے متعارف ہوں۔
- (ب) قرآن کریم کوعربی زبان اور تصریف آیات کی رو سے سمجھنا چاہئے اور اس پر خارجی عناصر کو انزانداز نہیں ہونے دیناچاہئے۔

#### (2) ڈاکٹر محمد فیع الدین کاموقف:

مغرب كے غلط فلسفيان تصورات كى ترويد قرآنى نظريات سے كرتے ہوئے مصنف كے لئے ضرورى ہے كه:

- 1- وه روح قرآن کے ساتھ پوری پوری واقفیت پیدا کریں جس کے بغیر قرآنی اور غیر قرآنی تصورات میں تمیز کرنا مشکل ہوگا۔
  - 2- وہ مغرب کے غلط تصورات کے اصل ماخذ اوران کے تبعین کے طرز خیال وعمل سے بوری یوری وا تفیت پیدا کریں۔
- 3- وہ علم کے تمام شعبوں سے بعنی مادی حیاتیاتی اورنفسیاتی علوم اورفلسفہ سے جوان علوم کوجمع کرکے ایک مکمل نظرید کا کنات ترتیب دیتا ہے اس حد تک واقف ہوں کہ ان کی ساری وسعت میں جہال کہیں کوئی اسلامی تصور موجود ہوا سے پیچیان کر لے سکیس اور استخراج اور استنباط سے مزید جیجے اسلامی تصورات کواخذ کر سکیں۔

بقیه شخه نمبر 66 پر





#### اس شارے میں

| صفحهبر | مصنف                              | عنوان                                                            | دُاکٹرانعام الحق، ڈاکٹرمنظورالحق<br>خدید ہے۔          |
|--------|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 4      | اداره                             | لمعات: محترم وزیراعظم سے                                         | خواجهاز هرعباس                                        |
| 5      | ير وير                            | كيا قائداعظم پاكستان كوسكولرسٹيث بناناچاہتے تھے؟                 | مديرانظامي: محمسليم اختر                              |
| 16     | شيخ اللّٰد د تاايله ووكيث، لا ہور | اسوهٔ حسنه (مسلسل)                                               | قانونی مشیر: ملک محمسلیم ایڈووکیٹ                     |
| 25     | بريگيڈئيراعزازالديناحمدخان        | ایہد پُتر ہٹال نے نئیں وکد ہے                                    | ادارہ کامضمون نگار کی تحریر سے گُلی اتفاق ضروری نہیں۔ |
| 34     | محمدار شد سليم اختر               | بچوں کاصفحہ: پرویز گا پیغام بچوں کے نام                          |                                                       |
| 38     | خواجهاز ہرعباس، کراچی             | قانون سے استثناء                                                 | زرِتعاون:50روپے فی پرچه<br>پاکستان:600روپےسالانه      |
| 44     | ڈاکٹرانعام الحق،اسلام آباد        | دوقو می نظریة پاکستان والی اسلامی مملکت میں انسانی ذات کا ارتقاء | رجسٹرڈ ڈاک:1000روپے سالانہ                            |

ENGLISH SECTION .

#### The world is desperate for Prophet's (PBUH) revolutionary system

By G. A. Parwez (Translated by: Mansoor Alam)

**56** 

اداره طلوع بال 25-B مركك، لا مور 54660، ( ياستان) Phone: 042-35714546

www.facebook.com/Talueislam

#### Bank Account Idara Tolu-e-Islam

National Bank of Pakistan, Main Market Branch Gulbarg Lahore **For Domestic Transactions** Bank A/C No: 0465004073177672

For International Transactions IBAN:PK36NBPA0465004073177672 Swift Code: NBPAPKKAA02L

ادارہ طلوع اسلام (رجٹرڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قر آنی فکرعام کرنے <u>پرِصَر ف کی جاتی ہے</u>

ناشر:عرفان داٹھور اشتیاق اےمشاق پر نشرز سے چھیوا کر B-25، گلبرگ II لا ہور سے شائع کیا

# طاوعال

عقابی شان سے جھیٹے تھے جو، بے بال و پر نکلے ستارے شام کے خون شفق میں ڈوپ کر نکلے ہوئے مدفون دریا زیر دریا تیرنے والے طمانحے موج کے کھاتے تھے جو، بن کر گہر نکلے غیار رہ گزر ہیں، کیمیا پر ناز تھا جن کو جبینیں خاک پر رکھتے تھے جو، اکسیر گر نکلے جارا نرم رو قاصد پیام زندگی لایا خبر دیتی تھیں جن کو بجلیاں وہ نے خبر نکلے حرم رسوا ہوا پیر حرم کی کم نگاہی سے جوانان تأرى كس قدر صاحب نظر نكلے زمیں سے نوریان آسال برواز کہتے تھے به خاکی زنده تر، یائنده تر، تابنده تر نکلے جہاں میں اہل ایماں صورتِ خورشیر جیتے ہیں أدهر ڈوے إدهر نکلے، إدهر ڈوے أدهر نکلے یقیں افراد کا سرمایۂ تغمیر ملت ہے یمی قوت ہے جو صورت گر نقد پر ملت ہے

(بانگ درا علامه اقبالٌ)

(جاری ہے)

# بِرَالِهُ إِلَّهُ النِّحِيْدِ النَّعِلِي النَّهُ النَّحِيْدِ المُعاتَّى مُحرَّا عِظْمَ سِي

ہم نے طلوع اسلام کی کسی سابقہ اشاعت میں لکھاتھا کہ حکومت کے مقصود ومنٹی کے متعلق تفصیلی گفتگو کی جائے تو اس کے لئے ایک ضخیم کتاب بھی ناکافی ہو گی لیکن اگران تفاصیل کوسمٹا کر مختصر کیا جائے تو کہا جا سکتا ہے کہ حکومت سے مقصود رہے کہ ملک کے باشند سے اطمینان اورخوش حالی کی زندگی ہر کرسکیس اس نقطۂ نگاہ سے دیکھا جائے تو پہ حقیقت واضح طور پر سامنے آ جاتی ہے کہ پاکستان میں جتی حکومت بھی قائم ہوئیں' سب اپنے مقصود میں ناکام رہی ہیں۔ ملک کے باشندوں کو نہ اطمینان نصیب ہوانہ خوش حالی ۔ بلکہ اس کے برحکس' ان کی بے اطمینانی اور بدحالی میں دن بدن اضافہ ہوتا چلا گیا۔ اس افسوسنا ک صور سے حالات کے وجوہ واسباب متعدد ہیں لیکن اس کے بینیادی اسباب میں سے ایک بڑا سبب یہ ہے کہ حکومت کے دفاتر کی مشیزی اس ڈھیب سے چل رہی ہوتا ۔ لوگوں کو تنگ اتنا کیا جاتا ہے کہ ایجھا چھے اصول پر ست بھی ان کے تفاضوں کو پورا کرنے پر مشیزی اس کے بیر میں کہا ہوتا ہے۔ وہال قاعدہ اور مجبور ہوجاتے ہیں۔ تا خیر کا بیا جاتا ہے کہ اس نے پر انی دلی ریاستوں کی مضحکہ انگیز کہا نیوں کو مات کر دیا ہے۔ ان دفاتر کے مجبور ہوجاتے ہیں۔ تا خیر کا بیعالم ہے کہ اس نے پر انی دلی ریاستوں کی مضحکہ انگیز کہا نیوں کو مات کر دیا ہے۔ ان دفاتر کے ہاتھوں ایک دنیا چھے ۔ ان میں کی کو انصاف کی ہوتا ہوتے ہیں بیل کو تا ہوں کی مشین کی کو انصاف کی ہوتا ہوتے ہیں بیلہ ان ہور ہے ہیں بلکہ ان تو تو خہیں رہی ۔ ہر طرف دھاند کی ہے اور رشوت ۔ اس کا نتیجہ یہی نہیں کہ لوگ بے اطمینان اور بدحال ہور ہے ہیں بلکہ ان تو تو خہیں رہی ۔ ہر طرف دھاند کی ہے اور رشوت ۔ اس کا نتیجہ یہی نہیں کہ لوگ بے اطمینان اور بدحال ہور ہے ہیں بلکہ ان کے دل سے قانون کا احترام اور حکومت کا وقارا ٹھ گیا ہے۔

آپ کے برسرافتد ارآنے سے یہ امید قائم ہوئی تھی کہ آپ اس مشینری کوڈھب پر لے آئیں گےلیکن معلوم ہوتا ہے کہ آپ دوسرے کاموں میں اس قدر مصروف ہیں کہ آپ کواس طرف توجہ دینے کی فرصت ہی نہیں ملی ۔ جن کاموں میں آپ مصروف ہیں ان کی اہمیت سے کسی کوا نکار نہیں کیاں ایسا کہنے میں کچھ مبالغہ نہیں ہوگا کہ اگر وہ سب کام ٹھکانے بھی لگ جائیں لیکن دفاتری اور عدالتی نظم ونسق بدسے بدتر ہوتا جائے تو ایسی حکومت بھی کامیاب حکومت نہیں کہلا سکے گی ۔ ہماری آپ سے باادب گزارش ہے کہ آپ دیگر امور حکومت کواس طرح بانٹ و بچئے کہ آپ کواس اہم شعبہ کی دیکھ بھال کے لئے کافی وقت مل سکے۔اگر آپ کے زمانۂ حکومت میں دفتری اور عدالتی مشینری شیح خطوط پر چل پڑی تو سمجھ لیجئے کہ آپ نے استحکام یا کتان اور فلاح و بہود عوام کے لئے ایک نما یاں خدمت سرانجام دے دی۔ آپ کے حسنِ تد برکا یہی ٹیسٹ ہے۔

( گذشتہ سے پیوستہ )

بِسُولِكُ إِلرِّهُ الرَّحِيْدِ

1.31.

# کیا قائداعظم یا کستان کوسیکولرسٹیٹ بنانا چاہتے تھے؟ (سردارشوکت حیات کوغلط فہی ہوئی ہے)

مفکرِقر آن علامه غلام احمد پرویزگی زندگی کا آخری مضمون جو پریس میڈیا میں شائع ہوا

#### 11اگست1947ء کی تقریر:

اب آیئے قائداعظم کی 11 اگست 1947ء کی تقریر کی طرف جسے پید حضرات ترپ کے پتے کے طور پر استعال کیا کرتے ہیں اور جس پرمحتر مجسٹس محمد منیر مرحوم نے بھی اپنے دعویٰ کی بنیا در کھی تھی اور اتنا کہنے پر ہی اکتفانہیں کیا کہ اس سے

بنابریں یہاں کا ہندواس کئے بھی خاکف ہو
سکتا تھا کہ اب یہاں جو مسلمانوں کی
حکومت قائم ہورہی ہے تو ماضی کی تاریخ کو
یہاں بھی دہرایا جائے گا۔ ہم ہندوستان
ٹائمز کا اقتباس پہلے درج کر چکے ہیں جس
میں اس نے کہا تھا کہ پاکتان کے ہندووک

ثابت ہوتا ہے کہ قائداعظم پاکستان کوسکولرسٹیٹ بنانا چاہتے تھے بلکہ یہاں تک کہنے میں بھی کچھ باک نہیں سمجھا کہ انہوں نے دوقو می نظریہ کو بہاں تک کہنے میں بھی نہیں اتنائی نہیں کہ انہوں نے اسلامی مملکت کے تصور کی نفی کر دی تھی 'بلکہ سرے سے اس بنیا دہی کومنہدم کر دیا تھا جس پرتقسیم ہندگی ممارت استوار ہوئی تھی۔ اس تقریر کے سلسلہ میں بات یوں ہوئی کہ جب قائدا عظم کو پاکستان کی پہلی مجلس آئین ساز اسمبلی کا صدر منتخب کیا گیا تو انہوں نے (11 اگست 1947ء کو) اس مجلس کو خاطب کرتے ہوئے ایک تقریر فرمائی۔ اس میں انہوں نے پہلے قبل

از تقسیم کے ہندوستان کے کوائف وحوادث پر روشنی ڈالتے ہوئے بتا یا کہ وہاں ہندوؤں اور مسلمانوں میں کس قدر باہمی عداوت کی آگ بھڑکتی رہتی ہے۔ وہاں مسلمان اقلیت میں تھے اور ہندوا کثریت میں اس لئے وہاں ہمیشہ مسلمانوں کا خون خرابہ ہوتا تھا۔ پاکستان میں صورت حال اس کے برعکس ہوگی۔ یہاں مسلمان اکثریت میں ہوں گے اور ہندوا قلیت میں اس لئے ہندوؤں کے دل میں یہ خیال پیدا ہوسکتا ہے کہ اب یہاں ان کے ساتھ وہی کچھ ہوگا جو کچھ وہ وہاں مسلمانوں کے ساتھ کیا کرتے تھے۔ ویسے بھی ہندومورخوں نے ہندوستان میں مسلمانوں کے دور حکومت کا ایسا بھیا نک اور دہشت انگیز نقشہ تھینچ رکھا

ہےجس سے ہندوعوام خوف وہراس سے کانپ اٹھتے ہیں۔

بنابریں یہاں کا ہندواس لئے بھی خائف ہوسکتا تھا کہ اب یہاں جومسلمانوں کی حکومت قائم ہورہی ہے تو ماضی کی تاریخ کو یہاں بھی دہرایا جائے گا۔ہم ہندوستان ٹائمز کا اقتباس پہلے درج کر چکے ہیں جس میں اس نے کہا تھا کہ پاکستان کے ہندووُں کے دل میں یہی خطرہ لاحق تھا۔ان تا ثرات کوسامنے رکھتے ہوئے قائداعظم نے اپنی اس تقریر میں ہندووُں کو یقین دلا یا تھا کہ پاکستان میں ایسانہیں ہوگا۔انہوں نے جملہ تمام اہل پاکستان کو مخاطب کر کے فرمایا:

اگر قائداعظم کہیں مرخ سے ٹیکے ہوتے اور انہوں نے پہلے پہل بیدالفاظ کے ہوتے تواس تقریر سے اس قشم کے استنباط کا شائبہ ہوسکتا تھا۔
لیکن جس شخصیت کی دس سالہ (تحریک پاکستان کی) زندگی اور اس دوران میں اس کے صدہا صفحات پر مشمل بیانات تقاریز خطابات ہارے سامنے ہول اس کی طرف ان نتائج کو منسوب کرنا جس قدر زیادتی ہے اس کا اندازہ لگا یا جاسکتا ہے۔

تم آ زاد ہوئتہ ہیں اس امرکی کامل آ زادی ہے کہ تم اپنے مندروں میں جاؤیا مسجدوں میں یا مملکت پاکستان میں کسی اور پرستش گاہ میں تمہاری ذات یا مسلک کچھ بھی ہواس کا امور مملکت سے کچھ علق نہ ہو گا۔

اس کے بعد انہوں نے کہا (اور تو اور) انگلتان کی تاریخ ہمیں بتاتی ہے کہ وہاں عیسائیوں ہی کے دو فرقوں ۔۔۔۔ میں فرقوں ۔۔۔۔ میں کست قدر کشت وخون ہوا کرتا تھالیکن اس مملکت نے اپنی کامل ذمہ داری کومحسوس کرتے ہوئے رفتہ رفتہ ان مناقشات کومٹا دیا اور ''ابتم پورے انصاف

سے کہہ سکتے ہو کہ وہاں رومن کیتھولک اور پروٹسٹنٹ نہیں بلکہ ایک مملکت کے شہری بستے ہیں۔''

#### اسی طرح.....

میں شمجھتا ہوں کہ ہمیں اپنے سامنے بینصب العین رکھنا چاہئے کہ ایک وقت کے بعدیہاں نہ ہندؤ ہندو رہے گا'نہ مسلمان' مسلمان سسس مذہبی نقطہ نگاہ سے نہیں' کیونکہ وہ تو ہر فرد کے ذاتی عقیدہ کا سوال ہے۔ ایسا' ان سب کے پاکستان کے شہری ہونے کی حیثیت سے سیاسی نقطہ نگاہ سے ہوگا۔ ایسا' ان عظمیہ سے داکسی سے داکسی کی اعلیہ کی ایساں کے ایساں کو دی اور دی قرمی نظر

یہ ہیں قائداعظم کے وہ الفاظ جنہیں سپر بنا کریہ کہا جاتا ہے کہ انہوں نے تشکیل پاکستان کے فوری بعد دوقو می نظریہ کو بھی خیر باد کہددیا تھا اور اسلامی مملکت کے تصور کی تر دید کر کے اسے سیولر بنانے کا اعلان کر دیا تھا۔اگر قائداعظم کہیں مرتخ سے شیکے ہوتے اور انہوں نے پہلے پہل بدالفاظ کہے ہوتے تو اس تقریر سے اس قسم کے استنباط کا شائبہ ہوسکتا تھا۔لیکن جس شخصیت کی دس سالہ (تحریک پاکستان کی ) زندگی اور اس دوران میں اس کے صد ہاصفحات پر مشتمل بیانات نقاریر'خطابات

ضروری تھا کہ یہاں غیر مسلم اقلیتوں کو پورا پورا یقین دلا یا جائے کہ وہ یہاں ہر طرح سے محفوظ رہیں گی اور مذہب کی بنا پر ان سے کوئی نارواسلوک نہیں کیا جائے گا۔ یہ تھے وہ حالات جن میں قائداعظم کو پاکستان میں اپنی پہلی تقریر کرنی پڑی۔ ہمارےسامنے ہوں'اس کی طرف ان نتائج کومنسوب کرناجس قدرزیادتی ہے اس کا اندازہ لگا یا جاسکتا ہے۔ جب ان لوگوں سے اس دلیل کا جواب نہیں بن پڑتا تو وہ (نہایت دیدہ دلیری سے) کہہ دیتے ہیں کہ بے شک قائداعظم میں سال تک بیہ دعویٰ کرتے رہے لیکن وہ درحقیقت ایک وکیلانہ حربہ تھا جسے انہوں نے اپنا مقدمہ جیتنے کے لئے اختیار کیا تھا۔ جب کیس کا

فیصلہ ان کے حق میں ہو گیا تو اس حربہ کی ضرورت نہ رہی۔ایسا کہنے والے اتنا بھی نہیں سوچتے کہ یہ کچھ وہ کس شخص کے متعلق کہہ رہے ہیں؟ ہم بربنائے عقیدت نہیں کہتے' بلکہ یہ حقیقت ہے کہ جوشخص قائد اعظم کے کیریکٹر کے متعلق کچھ بھی واقفیت رکھتا ہے' وہ ان کے خلاف اس قسم کا الزام عائد کرنے کی جرأت کھی نہیں کر سکتا۔ حق گوئی اور بے باکی ان کے کردارکی ایسی خصوصیت تھی جس کا اعتراف ان کے دشمنوں تک کوتھا۔ لندن ٹائمزنے ان کی وفات پر لکھا تھا:

قائداعظم نے اپنی ذات کوایک بہترین نمونہ کے طور پر پیش کر کے اپنے اس دعویٰ کو ثابت کر دیا کہ مسلمان ایک علیحدہ قوم ہیں۔ان میں وہ کیک نہیں تھی جوانگریزوں کے نز دیک ہندوستانیوں کا خاصہ ہے'ان کے تمام خیالات ہیرے کی طرح قیمتی مگرسخت واضح اور شفاف ہوتے تھے۔ان کے دلائل میں ہندولیڈروں جیسی حیلہ سازی نہیں تھی۔

قائدا عظم کی 11 اگست 1947ء کی تقریر کاضیح مفہوم ہجھنے کے لئے یہ بھی دیکھنا چاہئے کہ انہوں نے جب مجلس آئین ساز سے خطاب کیا تھا تو ملک کے حالات کیا تھے۔ تقسیم ہند کے ساتھ ہی ہندوستان میں ہندووں اور سکھوں کے ہاتھوں مسلمانوں کا قتل عام شروع ہو گیا تھا۔ اس سے وہاں کے مسلمانوں کے دل میں خوف و دہشت کے ایسے جذبات ابھر ہے کہ انہوں نے اسی میں عافیت سمجھی کہ سب کچھ چھوڑ چھاڑ پاکستان میں آ کر پناہ لے لیس لیکن ان وحشی درندوں نے ان نہج قافلوں کو بھی نہ چھوڑ ارداستہ بھر قتل و غارت گری واردا تیں ہوتی رہیں۔ ان کی نوجوان لڑکیوں کو ہزاروں کی تعداد میں چھین حجیٹ کرلے گئے۔ ان کے معصوم بچوں کو نیزوں کی انہوں پراچھالا گیا اور تواور دیلی سے جوگاڑ یاں خود حکومت کے مملم کو لے کر روانہ ہوئیں۔ (میں بھی انہیں میں شامل تھا) یہاں پہنچنے پر ان میں سے زندہ انسانوں کی بجائے لاشوں کے مکٹر ہے برآ مد

ہوئے۔ ظاہر ہے کہ ان وحشیانہ مظالم کا رقمل پاکتان کے بعض حصوں میں بھی ہوا اور اس سے یہاں کے غیر مسلم باشندوں (بالخصوص ہندوؤں) کے دل میں خوف وہراس' بے اعتادی اور بے چینی کے وساوس پیدا ہوئے۔ آپ سوچئے کہ ایک ایس

مملکت جس کی عمر ابھی ایک دن کی بھی نہ ہوئی ہؤاس قسم کے گرزہ خیز حالات سے دو چار ہو۔ پھراس کی کیفیت یہ ہوکہ اس کے پاس (ابھی) نہ اپنی فوج ہو نہ اسلحہ نہ سامان ہؤنہ پیسہ تواس کے سربراہ کے دل پراس سے کیا نہ گزرتی ہو گی؟ اس کے ساتھ اسے بھی ذہن میں رکھنے کہ پاکستان کے اندرخود ایسے عناصر موجود سے جو ایک طرف یہاں کے غیر مسلموں کے دل میں خوف و ہراس پیدا کررہے شخے اور دوسری طرف انہیں اشتعال بھی دلا رہے تھے۔

وہ غیر مسلموں کو یقین دلانا چاہتے تھے کہ انہیں یہاں اسی قسم کی حفاظت ملے گی جیسی مسلمانوں کو۔ انہوں نے اپنی تقریر میں جو کچھ کہا تھا اس سے ان کا مقصد یہی تھا۔

ہندوستان کے اخبارات یہاں کی غیر مسلم اقلیتوں کے خلاف مظالم کی فرضی داستانیں بیان کر کے وہاں کے مسلمانوں کے خلاف انتقام کی آگ کو تیز سے تیز کرتے چلے جار ہے تھے۔اس کے لئے نہایت ضروری تھا کہ یہاں غیر مسلم اقلیتوں کو پورا پورا یقین دلایا جائے کہ وہ یہاں ہر طرح سے محفوظ رہیں گی اور مذہب کی بنا پر ان سے کوئی نارواسلوک نہیں کیا جائے گا۔ یہ تھے وہ حالات جن میں قائد اعظم مجلوب نہیں اپنی پہلی تقریر کرنی پڑی ۔قائد اعظم مجرٹی متوان شخصیت کے حامل تھے۔وہ عام طور پر جذبات سے مغلوب نہیں ہواکرتے تھے لیکن جن حالات سے اس وقت ملک دو چارتھا اور اتی عظیم ذمہ دار یوں کا بو جھاس مملکت پر آپڑاتھا'اس کے سر براہ کا ان سے متاثر ہوجانا کوئی غیر فطری امن بیں تھا۔

جیسا کہ پہلے کہا جاچاہے وہ غیر مسلموں کو یقین دلانا چاہتے تھے کہ انہیں یہاں اسی قسم کی حفاظت ملے گی جیسی مسلمانوں کو۔انہوں نے اپنی تقریر میں جو کچھ کہا تھا اس سے ان کا مقصد یہی تھا۔لیکن (ہمیں اعتراف ہے کہ وہ اپنے معمول کے خلاف) شدت جذبات میں الفاظ کے انتخاب میں کماحقہ احتیاط نہ برت سکے۔ بایں ہمہ ان الفاظ سے بیمستنبط کرنا کہ جس نظریہ کی روسے انہوں نے دس سال تک ہندواور انگریز سے جنگ کرکے پاکستان حاصل کیا تھاوہ اسے پہلے ہی دن نذر آتش کر دیں گئروں نے دیں سال تک ہندواور انگریز سے جنگ کرکے پاکستان حاصل کیا تھاوہ اسے پہلے ہی دن نذر آتش کر دیں گئروں نے دیں جو کئی باہوش انسان اسے باور نہیں کرے گا۔

آئے ہم گے ہاتھوں یہ بھی دیکھیں کہ قائدا عظم کی 11 اگست 1947ء کی تقریر کامفہوم خود غیر مسلم اقلیتیں کیا ہم تھی۔
کیا انہوں نے یہ مجھا کہ اس سے قائدا عظم مسلمانوں اورغیر مسلموں کی متحدہ قومیت کا اعلان کر کے سیکولرسٹیٹ قائم کرنا چاہتے سے کیا نہوں نے یہ مجھا کہ اس سے مقصود غیر مسلم اقلیتوں کا تحفظ تھا؟ مسٹر جوشوافضل الدین ایک مشہور مسیحی لیڈر ستھے۔ (ان کا چندسال پہلے ادھر انتقال ہواہے) جب صدر ایوب (مرحوم) نے لاکمیشن کا تقرر کیا تومسٹر جوشوانے اس سوال پر بحث کی تھی کہ مجوزہ آئین کی بنیاد

کیا ہونی چاہئے۔اس سلسلہ میں انہوں نے ایک پیفلٹ شائع کیا تھا جس کا عنوان تھا۔ Rationale of Pakistan)

(Constitution) سے بہلے بیرواضح کیا تھا کہ 1940ء کی قرار داد پاکستان کی روسے مملکت پاکستان کے دو بنیادی ستون ہیں' یعنی (1) مملکت پاکستان کی بنیاد مذہب پر ہوگی۔ یہی وہ قدر مشترک ہے جو مشرقی اور مغربی بازوؤں میں وحدت پیدا کرنے کا موجب بن سکتی ہے۔۔۔۔۔اور (2) اقلیتوں کے لئے تحفظات۔

اقلیتوں کے لئے تحفظات:

اس کے بعد مسٹر جوشوا نے کہا تھا کہ مجوزہ آئین کو یہ دونوں شرائط پوری کرنی جائیں۔اس کے بعد انہوں نے

یہ کہنا کہ تخلیق پاکستان کے بعد قائد اعظم نے ..... جوخود اس پاکستان کے خالق سے ..... پنی پہلی ہی تقریر میں کوئی الیی بات کہ دی ہے جس سے اس بات کا دور کا بھی امکان ہے کہ اس سے پاکستان کی بنیاد ہی منہدم ہوجائے گئ بالکل پاگل بین ہے ۔قائد اعظم نے اتنا ہی کہا تھا کہ پاکستان میں بلالحاظ مذہب وملت ہرایک کو مساوی حقوق شہریت حاصل ہوں گے۔ (مسٹر جوشوافضل الدین)

قائدا عظم کی 11 اگست 1947ء (اوراس کے ساتھ 14 اگست 1947ء) کی تقریر کے اقتباسات دے کریہ کہا تھا کہ ان کی تعبیر میں انتہا پیندا نہ روبیا ختیار کیا جارہا ہے۔ انہوں نے کہا تھا کہ جولوگ بیہ کہتے ہیں کہ قائدا عظم کا مقصد یہ تھا کہ یہاں نہ ہند و ہندور ہے نہ مسلمان مسلمان بلکہ دونوں کے امتزاج سے ایک متحدہ قوم متشکل ہو جس کا لازمی نتیجہ سکولر انداز حکومت ہو جائے وہ بڑی غلطی کرتے ہیں۔ مسٹر جوشوانے ان لوگوں کو مخاطب کرتے ہیں۔ مسٹر جوشوانے ان لوگوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا تھا:

یہ کہنا کہ خلیق پاکستان کے بعد قائد اعظم نے ..... جوخوداس پاکستان کے خالق تھے.....اپنی پہلی ہی تقریر میں کوئی ایسی بات کہددی ہے جس سے اس بات کا دور کا بھی امکان ہے کہ اس سے پاکستان کی بنیاد ہی منہدم ہوجائے گی بالکل پاگل پن ہے۔ قائد اعظم نے اتنا ہی کہا تھا کہ پاکستان میں بلالحاظ مذہب وملت ہرایک کومساوی حقوق شہریت حاصل ہوں گے۔

اگست 1947ء کے بعد:اس کے بعد مجھے صرف اتنااور کہنا ہے کہ اگریہ تقریر قائد اعظم کی زندگی کی آخری تقریر ہوتی تو پھر بھی اس مغالطہ آفرینی کی گنجائش نکل سکتی تھی کہوہ جو پچھ دس سال تک کہتے رہے تھے آخر میں وہ اس سے تائب ہو گئے تھے۔اس لئے اب سندان کی آخری تقریر ہوسکتی ہے۔ حسن اتفاق کہ قائد اعظم اس کے بعد بھی ایک سال تک زندہ رہے اور (اگر چیان کا یہ تمام عرصہ انتہائی نازک بیاری کے عالم میں گزرالیکن بایں ہمہ) انہوں نے اپنی زندگی کے آخری کھات میں (اگر چیان کا یہ تمام)

پھراس کی وضاحت کر دی کہ پاکستان کس قشم کی سٹیٹ ہوگی۔انہوں نے فروری 1948ء میں اہل امریکہ کے نام جو پیغام براڈ کاسٹ کیا تھا۔اس کا ایک حصہ ہم پہلے قتل کر چکے ہیں۔انہوں نے اس کے شروع میں کہا تھا۔

مملکت پاکتان جودس کروڑ مسلمانوں کے حسین نصب العین کاایک حد تک حصول ہے 15 اگست 1947ء کو وجود میں آگئی تھی' یہ دنیا میں سب سے بڑی اسلامک سٹیٹ اور تمام دنیا کی مملکتوں میں یانچویں درجہ پرہے۔

(تقارير بحيثيت گورنر جنزل ص63)

انہوں نے اسی ماہ (فروری 1948ء میں) آسٹریلیا کے باشندوں کے نام اپنے براڈ کاسٹ میں فرمایا تھا:

مغربی پاکستان مشرقی پاکستان سے تقریباً ایک ہزار میل کے فاصلے پر ہے اور ان کے درمیان مملکت ہند کا علاقہ حائل ہے۔ بیرونی ممالک کے ایک طالب علم کے دل میں جو پہلا سوال ابھرے گا وہ یہ ہوگا کہ (الیی مملکت کا قیام) کس طرح ممکن ہوگا۔ ایسے دوخطوں میں 'جن میں اس قدر بُعد ہو'

یہ تقریر قائداعظم کی زندگی کی آخری تقریر ہوتی تو پھر بھی اس مغالط آفرینی کی گنجائش نکل سکتی تھی کہ وہ جو پچھ دس سال تک کہتے رہے تھے آخر میں وہ اس سے تائب ہو گئے تھے۔اس گئے اب سندان کی آخری تقریر ہو سکتی ہے۔ حسن اتفاق کہ قائداعظم اس کے بعد بھی ایک سال تک زندہ رہے اور انہوں نے اپنی زندگی کے آخری کمجات میں پھراس کی وضاحت کر دی

وحدت حکومت کس طرح ممکن ہوگی۔ میں اس سوال کا جواب صرف ایک لفظ میں دوں گا جویہ ہے ......
ایسا' ہمارے ایمان کی روسے ہوگا۔ ایمان خدا پڑایمان اپنے آپ پڑایمان مستقبل پڑلیکن میں سمجھتا
ہوں کہ جولوگ ہم سے اچھی طرح واقف نہیں وہ ایسے مختصر سے جواب کا پورا پورامفہوم سمجھ نہ سکیں گے
اس لئے میں چاہتا ہوں کہ اس اجمال کی تھوڑی سی تفصیل بھی بیان کر دوں' اس کے بعد انہوں نے
فرمایا:

پاکتان کی آبادی کی اکثریت مسلمانوں پرمشتمل ہے۔ہم محمدرسول اللہ منگائی کی تعلیم کے بیروہیں۔ہم اس اسلامی برادری کے ارکان ہیں جن میں حقوق' شرف واحترام اور تکریم ذات کے اعتبار سے تمام افراذ برابر ہوتے ہیں۔ بنابرین ہم میں اخوت اور وحدت کا بڑا گہرا جذبہ ہے۔ ہماری اپنی تاریخ ہے اور اپنی رسوم وروایات ہیں۔ہم اینے اسالیب فکر' نقطہ نگاہ اور احساس دروں کے مالک ہیں اور یہی ہیں (تقار بربحيثت گورنر جنزل ص58)

وه عوامل جوقو میت کی تشکیل کا مدار بنتے ہیں۔

اگر ہم مملکت یا کستان کی بنیاد قرآن مجید پرر کھتے اوراس کی تعلیم کو عام کرتے جاتے تو ہونہیں سکتا تھا کہ مشرقی یا کستان علیحدہ ہوجا تا۔اس کی بنیادی وجہ بیہ ہے کہ ہم نے قرآن کریم کے رشتہ سے امت واحدہ ہونے کے اصول ونظر بیکو نگا ہوں سے اوجھل کر دیا اور وطن اورنسل کی تفریق کے تصور کوعام ہونے دیا'اس کالازمی نتیجے تشتت وافتراق تھا۔

''ایمان'ایمان خدا پر'ایمان اینے آپ پر'ایمان اپنے مستقبل پر'' یتھی وہ اساس محکم جس پرمملکت یا کستان کی بیر فیع و

عظیم عمارت استوار ہوئی تھی۔ قائد اعظم ؒ نے 7 اپریل 1948ء کو گور نمنٹ ہاؤس پشاور میں ایک قبائلی جرگہ کے ساتھ گفتگو کے دوران افرمايا:

> ہم مسلمان ایک خدا' ایک کتاب ( قرآن مجید ) اور ایک رسول مُؤلِينًا يرايمان رکھتے ہيں اس لئے ہميں ايك قوم كى حيثت سيصف بسته ہونا ہوگا۔

> > (تقارير بحيثيت گورنر جنزل ص126)

انہوں نے 14 فروری 1948ء کوسی دریار میں تقریر کرتے ہوئے فرمایا: ( قائداً عظم ۔ تقاریر بحیثیت گورز جزل ٔ ص 56) میرے پیش نظر ہمیشہ اسلامی ڈیموکر کیبی کا اصول رہا ہے۔ بیہ

میرے پیش نظر ہمیشہاسلامی ڈیموکریسی کا اصول رہاہے۔ بیمیراایمان ہے کہ ہماری نجات کا راز ان سنہرے اصولوں کے اتباع میں ہے۔ جنہیں ہارے مقنن اعظم حضور نبی کریم مَثَاثِیْاً نے ہمیں عطا فرمایا ہے۔لہذا ہمیں اپنی ڈیموکریسی کی بنياد حقيقى اسلامى نظريات اور اصولول پر

میراا بیان ہے کہ ہماری نجات کا راز ان سنہرے اصولوں کے اتباع میں ہے۔جنہیں ہمارے مقنن اعظم حضور نبی کریم مَالَيْمَ نِ نبیاد حقق فرمایا ہے۔ البذا ہمیں اپنی ڈیموکریس کی بنیاد حققی اسلامی نظریات اوراصولوں پررکھنی جاہئے۔

(تقارير بحيثيت گورنر جنزل ص 56)

تقسیم ہند کے عواقب میں' جب انگریز' ہندواور سکھوں کی سازش نے ہمارے خلاف قیامت بریا کر دی تھی تو قوم شکستہ خاطرسی ہورہی تھی۔عین اس حالت میں آپ نے 30 اکتوبر 1947ء کو یو نیورٹی گراؤنڈ لا ہور میں تقریر کرتے ہوئے قوم کا حوصله بندها بااورکہا که بادرکھو!

ایسے نامساعد حالات میں بھی اگر ہم نے قرآن مجید سے بصیرت اور را ہنمائی حاصل کی تو میں ایک بار پھر پہ کہتا ہوں کہ آخرالام فتح ہماری ہی ہوگی۔ (تقارير بحيثت گورنر جنزل ص 30)

۔ میں پوچھنا چاہتا ہوں ارباب بصیرت سے کہ ایک سیکولرسٹیٹ کا مدعی کیا اس قشم کے نظریات پیش کرے گا؟اس موضوع

پر کہنے کوتو ابھی بہت کچھ اور بھی کہا جا سکتا ہے اور میں گذشتہ میں سال سے اس پر لکھتا چلا آ رہا ہوں ....لیکن میں سمجھتا ہوں کہ اس سے زیادہ کچھ کہنے کی ضرورت نہیں۔

بجزال کے کہ ....

انہوں نے 8 مارچ 1944ء کومسلم یو نیورٹی علی گڑھ کے طلبہ سے خطاب کرتے ہوئے کہا:

آپ نے غور فرمایا کہ پاکستان کے مطالبہ کا جذبہ محرکہ کیا تھا؟ مسلمانوں کے لئے ایک جدا گانہ مملکت کی وجہ جواز کیا

ایسے نامساعد حالات میں بھی اگر ہم نے قرآن مجید سے بصیرت اور راہنمائی حاصل کی تو میں' ایک بار پھر یہ کہتا ہوں کہ آخرالام فتح ہماری ہی ہوگی۔ (تقاریر بحیثیت گورز جزل ص30)

میں پوچھنا چاہتا ہوں ارباب بصیرت سے کہ ایک سیکولرسٹیٹ کا مدعی کیا اس قسم کے نظریات پیش کرےگا؟

تھی؟ تقسیم ہند کی ضرورت کیوں پیش آئی؟ اس کی وجہ نہ ہندوؤں کی تنگ نظری ہے نہ انگریزوں کی چال۔ بیاسلام کا بنیادی مطالبہ تھا۔ (تا ئداعظم گاپیغام' مرتبہ سیدقاسم محمودُ ص 52)

(2) انہوں نے ایسوسی ایٹڈ پریس امریکہ کے نمائندہ کونومبر 1945ء کوانٹر دیودیتے ہوئے فرمایا:

'' پاکستان ایک مسلم سٹیٹ ہوگی۔'' (تقاریز ٔ جلد دوم' ص 326, 27)

(3) انہوں نے اسلامیہ کالح پیثاور کے طلبہ سے خطاب کرتے ہوئے 13 جنوری 1948ء کوفر مایا: ہم نے پاکستان کا مطالبہ ایک زمین کا ٹکڑا حاصل کرنے کے لئے نہیں کیا تھا' بلکہ ہم ایک ایسی تجربہ گاہ

حاصل کرنا چاہتے تھے جہاں ہم اسلام کے اصولوں کو آز ماسکیں۔

(4) اور حرف آخر ميكه انهول في تحريك پاكستان كدوران متعدد بارقوم كومتنبه كياكه:

اگرآپ چاہتے ہیں کہاس ملک سے اسلام کا نام ونشان نہمٹ جائے تو اس کے لئے پاکستان نہ صرف میں کہا کیے ملی نصب العین ہے۔ یا در کھو!اگر ہم اس جدوجہد میں ناکام رہ گئے تو نہ صرف یہ کہ ہم تباہ ہوجائیں گئ بلکہ اس برصغیر میں مسلمانوں کا اور اسلام کا نام و نشان تک مٹ جائے گا۔

(تفاریز جلداول ص 267 ؛ جلددوم م ص 255)

کیااس کے بعد بھی اس حقیقت کے بیجھنے میں کوئی دقت پیش آسکتی ہے کہ قائداعظم مستسم کی سٹیٹ قائم کرنا چاہتے تھے؟اسلامک یاسکولر؟ آ خرمین' میں مناسب سمجھتا ہوں کہ مختصر الفاظ میں یہ بتا دوں کہ اسلا مک سٹیٹ' سیکولرسٹیٹ اور تھیا کر لیبی میں فرق کیا ہوتا ہے اور قائد اعظم نے سیکولرسٹیٹ کی طرح تھیا کر لیبی کی بھی مخالفت کیوں کی تھی۔

آ خرمیں میں مناسب جمحقا ہوں کہ مخضر الفاظ میں بیہ بتا دوں کہ اسلامک سٹیٹ سیولرسٹیٹ اور تھیا کر لیم میں فرق کیا ہوتا ہے اور قائد اعظم نے سیولرسٹیٹ کی طرح تھیا کر لیمی کی بھی مخالفت کیوں کی تھی۔

تھیاکر لیں کا تصور تو پرانا ہے لیکن اسے بطور نظام حکومت عیسائی کلیسا (چرچ) نے بورپ میں رائج کیا۔ عیسائیت میں حکومت کا تصور تک نہیں۔ نہ ہی (مروجہ) انجیل میں قوانین دیئے گئے ہیں۔اس لئے عیسائی پادر یوں کی حیثیت مشنریوں (مبلغین) سے زیادہ کچھ نہیں تھی۔

جب بعض بادشاہوں نے عیسائیت قبول کی تو پادریوں کے دل میں بھی جذبہ اقتدار پرسی نے انگرائی کی۔ انہوں نے بادشاہوں سے بمجھوتہ کیا کہ احکام وقوانین کلیسا (چرچ) وضع کر ہے کین وہ نافذ حکومت کی طرف سے ہوں اور یہ سارا کا روبار خدا کے نام پر ہو۔ یعنی ان احکام وقوانین کواحکام خداوندی کہہ کر پکارا جائے اور انہیں نافذ کرنے والے حکمر انوں کوشر یعت خداوندی کے محافظ قرار دیا جائے۔ اس سے ایک طرف مذہبی پیشوائیت کے جذبہ اقتدار کی تسکین کا سامان فراہم ہو گیا اور دوسری طرف محمر انوں کو مقبولیت عامہ حاصل ہوگئ کیونکہ عوام مذہب پرست سے اور مذہب کے محافظ ان کے نز دیک خدائی اختیارات اور الوہیاتی احترام ونقدیس کے حامل۔ (انگلستان کے بادشاہ یا ملکہ کوآج تک حافظ ان کے نز دیک خدائی اختیارات اور الوہیاتی احترام ونقدیس کے حامل۔ (انگلستان کے بادشاہ یا ملکہ کوآج تک محاومت خداوندی) سے تعبیر کیا گیا۔ اس فظام حکومت میں انسانیت ظلم واستبداد کے جس جہنم میں جتلار ہی' اس کے تصور تک سے (ہمارا اور آپ کا ہی نہیں) ہلا کواور چنگیز فلام حکومت میں انسانیت ظلم واستبداد کے جس جہنم میں خوالم کررہے ہیں کیاں جوظلم وتشد دخدا کے نام پر بر پاکیا جائے اس سے تو تک کا کلیجہ دہل جاتا ہے ہے گنا ہوں پر کیوں ظلم کررہے ہیں لیکن جوظلم وتشد دخدا کے نام پر بر پاکیا جائے اس سے تو ظالم اور مستبر حکمران اطمینان ہی نہیں فخر محسوں کرتا ہے کہ میں خدائی مشن پورا کرد ہا ہوں۔

مخضر الفاظ میں تھیا کر لیں سے مراد ہے ایسا نظام حکومت جس میں انسانوں کے وضع کردہ احکام و قوانین کو احکام خداوندی کہہ کرنا فذکیا جائے۔ان مظالم کی بنا پر خداوندی کہہ کرنا فذکیا جائے۔ان مظالم کی بنا پر تھیا کر لیں کے خلاف جور ڈمل ہوا اسے سیکولرازم سے تعبیر کیا جاتا ہے۔اس نظام کے حامیوں نے کہا کہ مذہب کومملکت اور حکومت سے کوئی واسط نہیں۔مذہب کا دائرہ گرجا کی چارد یواری تک محدود ہے۔مملکت کے معاملات وم کی منشاء کے مطابق ک

کسی قسم کی حدود و قیود کے بغیر' آ زادانہ طے پائیں گے۔انہوں نے مذہب کےلبادہ کےساتھ'اخلاقی اقدار واصول کی

اسلامی مملکت میں حق حکومت نہ فدہبی پیشوائیت کو حاصل ہوتا ہے نہ ملک کے دیگر باشدوں کو لیعنی وہ تھیا کرلیں ، سیولرازم یا انگریزوں کی وضع کردہ تھیا کرلیں + سیولرازم یا انگریزوں کی وضع کردہ تھیا کرلیں + سیولرازم ، سب کے خلاف ہوتی ہے۔ اس میں حق حکومت خدا کی کتاب (قرآن مجید) کو حاصل ہوتا ہے۔قرآن مجید میں وہ اصول اور اقدار دیئے گئے ہیں جو ابدی اور غیر متبدل ہیں ۔ مملکت کا فریضہ ان اصول واقدار کو نافذ کرنا ہوتا ہے۔ ان کی تعفید کے طور طریقے قوم (امت) کے باہمی مشورہ ان کی تعفید کے طور طریقے قوم (امت) کے باہمی مشورہ سے طے کئے جاتے ہیں۔ انہیں آپ جزئی قوانین کہہ لیجئے۔شرط اس میں بھی یہ ہوتی ہے کہ یہ قرآن کے کسی اصول واقدار سے گرائیں نہیں۔

''صدری'' کوبھی اتار کردور بھینک دیا۔ یہ ہے سیکولر نظام حکومت جس میں قانون سازی کے کلی اختیارات' کسی قسم کی حدود و شرائط کے بغیر' قوم (انسانوں) کوحاصل ہوتے ہیں۔اس وقت یہ نظام حکومت (کم وبیش) ساری دنیا میں رائج ہے (اور ساری دنیا اس کے ہاتھوں نالاں بھی ہے)۔

جب انگریزوں نے ہندوستان میں اپنی حکومت قائم کی تو انہوں نے دیکھا کہ اس ملک کے باشند سے شخت قسم کے مذہب پرست واقعہ ہوئے ہیں۔ اس بنا پر انہوں نے سوچا کہ یہاں یورپ کی شکل کی سیولرازم چل نہیں سکے گی۔ انہوں نے اس میں بیر میم کی کہ قوانین کودوحصوں میں تقسیم کردیا۔ ایک شخصی قوانین۔ (Personal Laws) اور

دوسر ہے ملکی توانین (Public Laws) انہوں نے کہا کشخصی قوانین کی حد تک ہر شخص کوآ زادی ہوگی کہ وہ اپنے عقیدہ اور
مسلک کے مطابق ان کا اتباع کر ہے لیک لاز میں مذہب کوکوئی دخل نہیں ہوگا۔ یعنی انہوں نے پرسنل لاز کی حد تک
تھیا کر لیسی رائج کر دی اور پبلک لاز کے لئے سیکولرازم ہمارے مذہب پرست طبقہ نے اسے مذہبی آ زادی سے تعبیر کیا اور وہ اس
کے لئے سلطنت انگلشیہ کا بے حد شکر گزار ہوا۔ خود ہمارے ہاں کی ملوکیت نے بھی یہی مسلک اختیار کر رکھا تھا تحریک پاکستان
کے دوران کہی موقف (ہندوؤں اور) نیشنلسٹ علماء کا تھا اور اسی کوساتھ لے کروہ پاکستان آئے۔ ان کے برعکس اقبال اور
قائدا عظم نے اسلامی مملکت کا تصور اور مطالبہ پیش کیا۔

اسلامی مملکت میں حق حکومت نہ مذہبی پیشوائیت کو حاصل ہوتا ہے نہ ملک کے دیگر باشندوں کو یعنی وہ تھیا کر لیمئ سیولرازم یا انگریزوں کی وضع کردہ تھیا کر لیی+سیولرازم سب کے خلاف ہوتی ہے۔ اس میں حق حکومت خدا کی کتاب (قرآن مجید) کو حاصل ہوتا ہے۔قرآن مجید میں وہ اصول اور اقدار دیئے گئے ہیں جو ابدی اور غیر متبدل ہیں۔ مملکت کا فریضہ ان اصول واقد ارکونا فذکر نا ہوتا ہے۔ ان کی تنفیذ کے طور طریقے قوم (امت) کے باہمی مشورہ سے طے کئے جاتے ہیں۔ انہیں آپ جزئی قوانین کہہ لیجئے۔ شرط اس میں بھی یہ ہوتی ہے کہ بیقر آن کے سی اصول واقد ارسے کرائی نہیں۔ ان میں پبلک لاز اور پرسٹل لازکی کوئی تفریق اور تمیز نہیں ہوتی۔ پبلک لازکی طرح ان سب کا اطلاق ملک کے تمام سلم باشندوں پریکساں ہوتا ہے۔ بیقوانین زمانے کے تقاضوں کے مطابق بدلتے رہیں گے اور قر آنی اصول واقد ار (جنہیں حدود اللہ کہہ لیجئے) ہمیشہ کے لئے غیر متبدل رہیں گے۔ اس مشاورت کی عملی شکل کیا ہوگی اسے بھی امت 'با ہمی مشورے سے (مندرجہ بالا

یہ ہیں اسلامی مملکت کے نمایاں خط و خال .....قر آن کریم نے بینص صرت کے کہد یا ہے کہ اس کے سواجو نظام حکومت بھی ہے وہ کا فرانہ نظام ہے ٔارشاد خداوندی ہے:

وَمَنْ لَّهُ يَعُكُمُ مِمَا آنْزَلَ اللهُ فَأُولِيكَ هُمُ الْكُفِرُونَ ﴿5:44) جُولُوكَ خداكى كتاب كِمطابق حكومت قائم نهيں كرتے وہى كافر ہيں۔

ان تصریحات سے بیر حقیقت آپ کے سامنے آگئی ہوگی کہ جو چیز اسلامی نظام مملکت کوغیر اسلامی نظام سے متمیز اور ممتاز کرتی ہے وہ بیہ کہ اسلامی مملکت میں قانون سازی کے اختیارات ان اصول واقدار خداوندی سے مشروط اور ان کے تابعے ہوتے ہیں جنہیں حدود اللہ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ بیرحدود منزل من اللہ ہوتے ہیں اور ابدی اور غیر متبدل ۔ قرآن کریم

وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِلْقًا وَّعَلُلًا ﴿ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِهْتِهِ ۚ (115)

نے اس حقیقت کومتعد دمقامات میں دہرایا ہے۔ سورہ الانعام میں ہے:

'' تیرے رب کے اصول وقوانین صدق وعدل کے ساتھ کممل ہو گئے۔اب ان میں کوئی اتھارٹی تبدیلی نہیں کر ''۔

(نيز 27:18،34:6) سورة يونس ميس ہے: لَا تَبْدِينَلَ لِكَلِمْتِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُ

'' توانین و حدود خداوندی میں تغیر و تبدل نہیں ہوسکتا''۔اس کے برعکس دنیا کے ہر نظام میں (خواہ وہ ملوکیت ہوخواہ آمریت اورخواہ مغرب کی جمہوریت) قانون سازی کے اختیارات پر کسی قشم کی پابندی نہیں ہوتی' یہی بنیادی تخصیص' اسلامی اورغیر اسلامی نظام میں ما بہ الامتیاز ہے۔اگر یہ کہا جائے کہ قائد اعظم پاکستان میں سیکولرسٹیٹ قائم کرنا چاہتے تھے' تو پھر مسلمانوں کے لئے جداگانہ مملکت کی وجہ جواز باقی نہیں رہتی۔جولوگ بددیانتی سے ایسا کہتے ہیں ان کا مقصد یہی ہے۔اقبال اور قائد اعظم نہ سیکولرسٹیٹ چاہتے تھے'نہ تھیا کریٹک سٹیٹ وہ خالصتا قرآ نک سٹیٹ مشکل کرنا چاہتے تھے۔ والسلام،علام احمدیرویز (طلوع اسلام دسمبر 1980ء)

#### بِسُلِّهُ إِلَّهُ التَّحِيْرِ

شيخ الله د تاايدُ ووكيث، لا مور

# اسوه حسله (ملل)

نبی کریم علی ایم کی طرف سے دعوتِ ایمان کو دل کی گہرائی سے قبول کرنے والے مؤمنین کی انفرادی زندگی ایمانی تقاضوں کے مطابق تغیر آشنا ہوجاتی ہے۔ان مومنین کی تنظیم کے لئے نبی کریم علی ایم کی تشکیلِ اُمت کا آغاز کیا اور مومنین کے تقاضوں کے مطابق تغیر آشنا ہوجاتی ہے۔ان مومنین کی تنظیم کے لئے نبی کریم علی ایمانی

بھائی چارے اور نئی اخوت کو عملی شکل دینے کے لئے نظام صلاۃ قائم کیا۔
نظام صلاۃ سے مراد ہے ایک ایسا معاشرہ قائم کرنا جس میں افرادِ معاشرہ
قواندی کا اتباع کرتے، اپنی منزلِ مقصود تک جا پہنچیں۔ نظام
صلاۃ قائم کرنے سے معاشرہ میں کیا تبدیلی مقصود ہے۔ یہ تبدیلی ہے
د' ایتائے زکوۃ''۔ زکوۃ کے معنی ہیں نشوونما، بالیدگی، پھولنا، بڑھنا، خامیوں
اور کمیوں کا دور کرکے نوعِ انسان کی نشوونما (Growth) کا سامان بہم پہنچانا۔ اس نشوونما میں انسان کی

اے جماعت ِ مؤمنین جو کچھ کماؤ اس میں سے بہترین حصہ نظامِ ربوبیت کو قائم کرنے کے لئے کھلار کھو(3:91) یادر کھو! خدا کا نظام ایسانہیں کہوہ جھیک مانگتا پھرے اور تم اس کی جھولی میں بچے کھچ ٹکڑے ڈال دو(2:267)

طبعی زندگی کی پرورش اوراس کی ذات کی نشوونما دونوں شامل ہیں۔

ايتائے زکوۃ:

سورة الحج میں ارشادِ خداوندی ہے:

اَلَّذِيْنَ إِنْ مَّكَّ لَٰهُمْ فِي الْاَرْضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ وَاَمَرُوا بِالْبَعْرُوفِ وَنَهَوَا عَنِ اللَّهُ فَكُرِ ﴿ وَلِلْهِ عَاقِبَهُ الْأُمُورِ ﴿ 22:41 )

مفہوم: ''(مظلوموں کی یہ جماعت جو دُنیا سے ظلم اور سَرکشی کومٹانے کے لئے اٹھی ہے) اگر ہم نے انہیں ملک میں حکومت عطا کردی' انہیں اِقتدار حاصل ہو گیا تو (پیظم اور استبداد نہیں کریں گے) پینظام صلاق قائم

کریں گے (تا کہ تمام افرادِ معاشرہ و توانین خداوندی کا اِتباع کرتے چلے جائیں )۔ یہ تمام نوعِ اِنسانی کو سامانِ نشوونما بہم پہنچائیں گے۔ یہ ان احکام کونافذ کریں گے جنہیں قانونِ خداوندی (قرآن) صحح تسلیم کرتا ہے اور تمام ایسے کاموں سے روکیں گے جنہیں وہ جائز قرار نہیں دیتا۔ غرضیکہ (یہ ہرپیش آمدہ معاملہ کے متعلق دیکھیں گے کہ اس باب میں خدا کا قانون کیا کہتا ہے۔ اس طرح ان کی حکومت میں 'بحث و تمحیص اور باہمی مشاورت کے بعد آخر الام ) ہر معاملہ کا فیصلہ قانونِ خداوندی کے مطابق ہوگا ( 5:44)۔' ایمان اعمالِ صالح اور اقامت صلوق کے ساتھ ایتائے زکو ق کا حکم سورۃ البقرہ کی آیت ( 2:277) میں ملاحظ فرمائیں: اِنَّ النَّذِیْنَ اَمَنُوْ اَ وَحَمِلُوا الصَّلُوحَ وَ اَقَامُوا الصَّلُوحَ وَ اَتُوا الزَّکُوحَ اَلَهُمْ اَجُرُهُمْ عِنْ لَدَیِّ ہِمْ ہُوں وَ لَا مُحَنِّ اللَّوْ کُوحَ اَلُهُمْ اَجُرُهُمْ عِنْ لَدَیِّ ہِمْ وَ لَا ہُوں کُلُو اَلْ اللَّا کُوحَ اَلُو اللَّا کُوحَ اَلُو کُلُو اَلْ اللَّا کُورَ اللَّا کُورُ اللَّا کُورُ اللَّا کُورُ اللَّا کُورِ اللَّا کُورَ اللَّا کُورُ اَلْ کُورُ اللَّا کُورُ اللَّا کُورُ اللَّا کُورُ اللَّا کُورُ اللَّا کُورُ اللَّا کُورُ اَلْ کُورُ اللَّا کُورُ الْمُعَامِلُورُ اللَّا کُورُ اللَّالِقُلُا کُورُ اللَّا کُورُ اللَّالِ اللَّالِیْ کُورُ اللَّالِیْ اللَّالِ اللَّالِیْ اللَّال

مفہوم: ''خدا پر اِیمان رکھنے'اوراُس کے تجویز کردہ صلاحیت بخش پروگرام پڑمل پیرار ہے والے' بھلا ایسا اِنسانیت سوز نظام کس طرح قائم کر سکتے ہیں؟ وہ ایسا نظام قائم کرتے ہیں جس میں ہر فرد قواندی کا اِنسانی کی نشوونما کا سامان فراہم کرتا چلا جائے۔ یہ ہیں وہ لوگ جن کے حسن عمل کا صلہ نظام ربوبیت کی شکل میں' سامنے آتا ہے اور اِس طرح انہیں نہ کسی قشم کا خوف لاحق ہوتا ہے' نہ ممگینی ساتی ہے۔''

دعوتِ ایمان،صالحیتِ اعمال، شکیلِ اُمت کے لئے اقامتِ صلاق کے موضوعات سے متعلق اسوہ حسنہ کے امور سابقہ تحریروں میں آپ کے سامنے آچکے ہیں۔زیرِ نظر موضوع ''ایتائے زکو ق'' کی وضاحت پیش کی جاتی ہے۔ (امر بالمعروف نہی عن المنکر اور جملہ امور میں خدائی قوانین کی اطاعت کے موضوعات آئندہ پیش کئے جائیں گے )۔

سورۃ البقرہ کے شروع میں متقین کی صفات بیان کرتے ہوئے ، ایمان بالغیب اور اقامت ِصلوۃ کے بعد بیصفت بیان ہوئی ہے:

وَجِهَارَزَقُنْهُمْ يُنْفِقُونَ (2:3)

مفہوم:''اور جوسامان نشوونما ہم (اللہ تعالیٰ) نے انہیں دیا ہے،اس میں سے اپنی ضروریات کے بقدرے کر (2:219) باقی نوعِ انسان کی پرورش کے لئے کھلار کھتے ہیں۔''

بیسامانِ نشوونما کونساہے اوراس کے دینے کی حیثیت کیا؟

لَاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا اَنْفِقُوا مِنْ طَيِّلْتِ مَا كَسَبْتُمْ وَهِمَّاَ اَخْرَجْنَا لَكُمْ مِّنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّهُوا الْخَبِيْثَ وَاعْلَمُوَّا اَنَّ اللهَ غَنِيًّ تَيَمَّهُوا الْخَبِيْثُ وَاعْلَمُوَّا اَنَّ اللهَ غَنِيًّ تَيَمَّهُوا فِيْهِ وَاعْلَمُوَّا اَنَّ اللهَ غَنِيًّ تَيَمَّهُوا الْخَبِيثُوا الْخَبِيثُوا اللهَ غَنِيًّ تَيَمَّهُوا فِيْهِ وَاعْلَمُوَّا اَنَّ اللهَ غَنِيًّ تَيَمَّهُوا اللهَ عَنِيًّ عَنِيًّ عَنِيًّ وَكُولُونُ وَلَسُتُمْ لِإِخِذِيهُ إِلَّا اَنْ تُعْمِضُوا فِيْهِ وَاعْلَمُوا اللهَ غَنِيًّ تَعِيْرُونُ وَلَمُ اللهُ عَنِيًّ وَمِنْ اللهُ عَنِيًّ مَا اللهُ اللهُ عَنِيًّ وَلَيْنَا اللهُ عَنِيًّ اللهُ عَنِيًّ اللهُ عَنِيًّ وَلَيْنَا اللهُ عَنِيًّ اللهُ عَنِيًّ اللهُ عَنِيًّ اللهُ عَنِيلًا اللهُ عَنِيلًا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنِيلًا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلْ

مفہوم: ''لہذا' اے جماعت مونین! تم زمین کی پیداوار میں سے بھی' اور اپنی صنعت وحرفت سے جو کچھ کماؤ' اس میں سے بھی' بہترین حصہ کونظام ربوبیت کے قیام کے لئے کھلار کھو (3:91) ۔ اِس قسم کا بھولے

ہی ہے سے محصور (0.0 میں الیں کا جوتے اسے بھی إرادہ نہ کرو کہ اِس مد میں الیں کامی چیزیں دے دی جائیں جنہیں تم اُن کی اصلی قیمت پر خرید نے کے لئے تیار نہ ہو بلکہ ان میں نقص کی وجہ سے اُن کی قیمت کم کراؤ۔ یا در کھو! خدا کا نظام ایسا نہیں کہ وہ بھیک ما نگتا پھرے اور تم اس کی جھولی میں بچے کھے ٹکڑے ڈال دو۔وہ اس قسم کی خیرات

نظامِ خداوندی کے لئے اپنی دولت بطورِ قرض دینا' عبوری دور کا انتظام ہے اور اس کا کئی گنا بڑھ کروا پس ہونا خدائی فیصلہ۔اس بارے میں درج ذیل آیات کا مطالعہ بھی اس امر کی مزیدوضاحت کرےگا:۔ (57:11:2:245:64:17:5:12)

سے بے نیاز اور ہر قسم کی ستائش کا سز اوار ہے۔ (وہ تم سے جو کچھ مانگتا ہے' تمہارے فائدے کے لئے مانگتا ہے —اپنے لئے نہیں مانگتا)۔''

انفاقِ فی سبیل اللہ میں بالعموم مال دیا جاسکتا ہے اور مختلف کا موں میں اپنی خدمات کی پیش کش (منت یا نذر ) بھی کی جاسکتی ہے۔

وَمَا اَنْفَقُتُمْ مِّنْ ثَفَقَةٍ اَوْ نَذَرُ تُمْ مِّنْ ثَنْدٍ فَإِنَّ اللهَ يَعْلَمُهُ ﴿ وَمَا لِلظَّلِمِيْنَ مِنْ اَنْصَارٍ ۞ (2:270)

مفہوم:''جو پچھتم خرج کرنے کی چیزوں سے خرج کرتے ہو یا جو پچھتم (مالی امداد کے علاوہ 'دیگر امور میں ) اپنے او پرواجب قرار دے لیتے ہو مثلاً مختلف کا مول کے لئے اپنی خدمات کی پیشکش (9:79)' تو اُن میں سے ہر بات 'خدا کے قانونِ مکافات کی نگا ہوں میں ہوتی ہے اور وہی تمہار امؤید اور مددگار ہوتا ہے۔وہ' اُن کا حامی و ناصر نہیں ہوتا جو قوانینِ خداوندی سے سرکشی برتیں۔''

انفاق کی مددمیں اموال دینے یا خدمات کی پیش کش کےعلاوہ 'جب بھی حکومت اسلامی کوقرض کی ضرورت پڑتے اواس کی مجوزہ سکیموں میں قرض دینا بھی انفاق فی سبیل اللہ ہے:

وَاقِيْهُوا الصَّلُوةَ وَاتُوا الزَّكُوةَ وَاقْرِضُوا اللهَ قَرْضًا حَسَنًا ۚ وَمَا تُقَيِّمُوْا لِإَنْفُسِكُمْ قِّنْ خَيْرٍ تَجِدُوْهُ عِنْدَاللهِ هُوَخَيْرًا وَّاعْظَمَ اَجْرًا ۚ (73:20)

مفہوم:''اوراس طرح آ ہستہ آ ہستہ نظامِ صلاق قائم کرتے جاؤاورنوعِ انسانی کی نشوونما کا انتظام کرواوران مقاصد کے حصول کے لئے اپنی دولت اس نظام کوبطورِ قرض دے دو، جو تمہیں کئی گنا ہوکروا پس مل جائیگی۔ مخضراً یوں سمجھ لوکہ (اس پروگرام کے ابتدائی دور میں) جواچھا کام بھی تم کروگے اسے ہم تمہارے کھاتے میں جمع کرتے جائیں گے۔آخرالا مروہ سب کا سبتمہیں واپس مل جائے گا اوراس کا اجرِ عظیم الگ ہوگا۔'' ابتدائی عبوری دور کی معاشی سکیموں میں دولت بطورِ قرض دینا بھی انسانی نشوونما کے حصول کی مدد میں معاونت کا ذریعہ بنتا ہے اور پیسکیمییں بارآ ورہوکر قرض دی گئی قم سے کئی گنازیا دہ فراہم کرتی ہیں:

إِنَّ الْمُصَّدِّقِيْنَ وَالْمُصَّدِّقْتِ وَٱقْرَضُوا اللهَ قَرْضًا حَسَنًا يُّضْعَفُ لَهُمُ وَلَهُمُ آجُرُّ عَلَيْ الْمُحَدِّقُ وَلَهُمُ آجُرُّ عَلَيْهُ الْمُحَدِّقِةِ وَالْهُمُ الْمُحُدِّ اللهَ عَرْيُمُ (57:18)

مفہوم: یا در کھو! جولوگ۔۔مرد ہوں یا عورتیں۔۔۔اپنے دعوائے ایمان کو، اپنے اعمال سے سچا کر کے دکھاتے ہیں۔ یعنی حسن کارانہ انداز سے، اپنی دولت کو نظامِ خداوندی کے لئے'' قرض' دیتے ہیں تو ان کا دیا ہوا، انہیں، بڑھ چڑھ کر واپس مل جاتا ہے، اور اس کے ساتھ انہیں نہایت عزت و تکریم کی زندگی عطا ہوجاتی ہے (اس دنیا میں) اور آخرت میں بھی)۔''

نظامِ خداوندی کے لئے اپنی دولت بطورِقرض دینا'عبوری دور کا انتظام ہے اور اس کا کئی گنابڑھ کرواپس ہونا خدائی فیصلہ۔اس بارے میں درج ذیل آیات کا مطالعہ بھی اس امر کی مزیدوضاحت کرے گا:۔ (57:11:2:245:64:17:5:12)

یہ انفاقِ فی سبیل اللہ مومن کے ایمان کا تقاضا ہے خواہ اس کی حیثیت انفرادی ہو یا وہ تنظیم کے اندرعبوری دور سے گزرر ہا ہو یا نظام خداوندی پورے طور پر نافذ ہو چکا ہو۔ تقاضائے ایمان کے حوالہ کے لئے ملاحظہ ہوقر آن کریم کی آیت:

لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ امْنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ وَالْيَامُ وَالْيَالِيْنَ وَالْيَالِيْنَ وَالْيَالِيْنَ وَلَى الْمُؤْفُونَ بِعَهْ لِهِمْ وَالْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى الْقُرُلِي وَالْيَامُ وَالْيَالِيْنَ وَفِي النَّالِةِ وَالْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى الْقُرُلُونَ وَالْمَوْفُونَ بِعَهْ لِهِمْ وَالْمَالَ السَّلُولَةِ وَالنَّالُولَةِ وَالنَّالُولَةِ وَالْمَوْفُونَ بِعَهُ لِهِمْ اللَّالَةِ وَالطَّرِيْنَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالطَّرَّآءِ وَحِيْنَ الْبَأْسِ الْوَلْبِكَ الَّذِيْنَ صَلَقُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

مفہوم: یہلوگ اِس طرح دین کے مقصد سے بیگا نہ ہوجاتے ہیں اور چندر سوم ومناسک کواصل دیں سمجھ کرائن کی پابندی کوائس کی غایت سمجھ لیتے ہیں لیکن تم کہیں اِس فریب میں نہ آجانا تم اِس حقیقت کواچھی طرح سمجھ لو کہ قانونِ خداوندی کی رُوسے وسعت وکشاد کی راہ (جس سے اِنسان معیارِ خداوندی پر پورا اُتر تا ہے) پنہیں کہتم اپنامنہ شرق کی طرف کرتے ہو یا مغرب کی طرف [اگر چپاُمت میں وحدت اور یک جہتی پیدا کرنے کے لئے اِس قسم کے محسوس شعائر کی پابندی بھی ضروری ہوتی ہے لیکن یہ مقصود بالذات نہیں پیدا کرنے کے لئے اِس قسم کے محسوس شعائر کی پابندی بھی ضروری ہوتی ہے لیکن یہ مقصود بالذات نہیں ہوتے]۔مقصوداً س نظام کا قیام ہےجس کے اُصولِ اساسی یہ ہیں:

الله پر ایمان قانونِ مکافات اور حیاتِ اُخروی پر ایمان اُن کا سَاقی قوتوں پر ایمان جومشیت کے پروگرام کو بروئے کار لانے میں واسطہ بنتی ہیں۔ انبیاء کرام پر ایمان جن کی وساطت سے خدا کا پیغام اِنسانوں تک آتارہاہے اوراُن کی وساطت سے ملی ہوئی کتابوں پر ایمان (2:4)۔

اِس اِیمان (آئیڈیالوجی) کے بعد عملی دنیا میں بیرَوش کہ مال و دولت کی محبت کے باوجود اُسے

دوسروں کی پرورش کے لئے عام کردینا (3:91)

- وہ رشتہ دار ہوں یا ایسے لوگ جومعاشرہ میں لاوارث اور تنہارہ جائیں۔ یاوہ لوگ جن کا چلتا ہوا کاروبار رُک جائے 'یاان میں کام کاج کی اِستعداد باقی ندر ہے۔ یا ایسے مسافر جو کسی طرح زادِ سفر سے باقی ندر ہے۔ یا ایسے مسافر جو کسی طرح زادِ سفر سے

نظامِ اسلامی کے اس عبوری دور میں ہنگامی ضروریات پورا کرنے کے لئے جو عطیات وصول کئے جاتے تھے، اُنہیں صدقات کہا گیا ہے۔ ہنگامی ضروریات کا تذکرہ سورۃ التوبہ کی آیت (9:6) میں آیا ہے۔

محروم رہ جائیں۔ یا وہ لوگ جن کی کمائی اُن کی ضروریات کے لئے کافی نہ ہو یا جو دوسروں کی غلامی کی زنجیروں میں جکڑے ہوئی انہیں آزادی دلانے اور اِن کی ضروریات پوری کرنے کے لئے اپنی دولت کو وقف کر دینا۔ مخضرالفاظ میں ایسانظام قائم کرنا جس میں افرادِ معاشرہ قوانین خداوندی کا اِتباع کرتے چلے جائیں اور تمام ضرورت مندوں کوسامانِ نشوونما مہیا ہوتا رہے۔ اپنے عہدو پیمان کا اِحترام کرنا اور قول و اِقرار کا پیا ہونا۔ لیکن اگر مخالفت قوتیں آمادہ پیمارہ وجائیں تو پھرمصائب ومشکلات کا نہایت ثابت قدمی اور اِستقامت سے مقابلہ کرنا اور خوف وہراس کو یاس نہ پھٹلنے دینا۔

جولوگ اِس رَوْش پر اِستقامت سے گامزن رہتے ہیں' وہی اپنے دعوائے اِیمان میں سیچے ہوتے ہیں اور انہی کو یہ کہنے کاحق ہے کہ وہ قانونِ خداوندی کی نگہداشت کرتے ہوئے خطرات کی گھاٹیوں سے بہتے ہیں (نہ وہ جو چندرسومات کے مجموعہ کا نام دین رکھ کر' اُن کی ادائیگی سے جنت کے وارث بننے کا دعویٰ کرتے ہیں )۔

تقاضائے ایمان کے مطابق اپنا مال دوسروں کی پرورش کے لئے عام کردینے کے مواقع کا تذکرہ مندرجہ بالا آیت اتقاضائے ایمان کے مطابق اپنا مال دوسروں کی پرورش کے لئے عام کردینے کے مواقع ہیں۔ نظامِ اسلامی کے اس عبوری دور میں اخراجات کے مواقع ہیں۔ نظامِ اسلامی کے اس عبوری دور میں ہنگامی ضروریات کو ہنگامی ضروریات کو ہنگامی ضروریات کا جوعطیات وصول کئے جاتے تھے، اُنہیں صدقات کہا گیا ہے۔ ہنگامی ضروریات کا تذکرہ سورۃ التو ہی آیت (9:6) میں آیا ہے۔ ارشاد ہے:

اِثَّمَا الصَّدَافْتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْعِيلِيْنَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغُرِمِيْنَوَفِيْ سَدِيْلِ اللَّهِوَابْنِ السَّدِيْلِ ۖ فَرِيْضَةً مِّنَ الله ۖ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمُ (9:60) مفہوم: ''یہ اَحکام اُس زمانے سے متعلق ہیں جب ہنوز اِسلامی نظام مملکت مکمل طور پرمتشکل نہیں ہوا تھا۔ اُس وقت کسی ہنگامی ضرورت کو پورا کرنے کے لئے جوعطیات وصول کئے جاتے تھے اُنہیں صدقات کہہ کر پکارا گیا ہے۔صدقات کے متعلق (یعنی اس مال کے متعلق جسے مملکت رفاوعامہ کے لئے صرف کرتی ہے ) یہ سمجھ لینا چاہئے کہ اس کی تقسیم' کسی کے ذاتی مفاد یا انفرادی جذبات کی تسکین کے لئے نہیں ہوگی۔ یہ درحقیقت اُن لوگوں کاحق ہے:

- (1) جواپی نشوونما کے لئے دوسروں کے مختاج ہوں ۔ یعنی کسی وجہ سے خود کمانے کے قابل نہ ہوں۔
  - (2) جن کا چلتا ہوا کاروبار' یانقل وحرکت ( کسی وجہ سے )رک گئی ہو۔
  - (3) جولوگ صدقات (مملکت کی اس آمدنی) کی وصولی پر مامور ہوں' (ان کی کفالت کے لئے )۔
- (4) جن کی تالیف ِقلوب مقصود ہو( یعنی جولوگ ویسے تو نظامِ خداوندی کی طرف آنے کے لئے تیار ہوں لیکن بعض معاشی موانع ان کے راستے میں اس طرح حائل ہوں کہ وہ انہیں اس طرف آنے نہ دیں۔ اِن موانع کے دُورکرنے میں ان کی امداد کی حائے )۔
- (5) جولوگ دوسروں کی محکومی کی زنجیروں میں جکڑے ہول اُنہیں آزادی دلانے کے لئے۔(90:13)۔
- (6) ایسے لوگ جو دشمن کے تاوان کیا قرض کے بوجھ کے ینچے اِس طرح دب گئے ہوں کہاس کا ادا کرنا ان کے بس میں نہ ہو۔
  - (7) نیز' اُن باہر سے آنے والوں کا جنہیں مالی امداد کی ضرورت لاحق ہوجائے۔
- (8)ان کےعلاوہ' اُور جو کام بھی نظامِ خداوندی کے لئے مفیداورنوع اِنسان کی فلاح وبہبود کے لئے ممدو معاون ہوں'انہیں سرانجام دینے کے لئے۔

یہ خدا کے ٹھہرائے ہوئے ضوابط ہیں اور اللہ کے ٹھہرائے ہوئے ضوابط علم وحکمت پر مبنی ہوتے ہیں۔'' انفاقی فی سبیل اللہ اور صدقات کے بارے میں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ اس مدمیں کتنا خرج کیا جائے۔قر آنِ کریم نے خوداس کا تذکرہ کیا ہے کہ سوال کس قدر کا نہیں ،سوال ضرورت کا ہے اور وہ ضرورتیں مندر جہذیل بتائی ہیں:

يَسْئَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ \* قُلْ مَا اَنْفَقْتُمْ مِّنْ خَيْرٍ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِيْنَ وَالْيَتْمَى وَالْيَتْمَى وَالْمَسْكِيْنِ وَالْوَالِدَيْنِ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْمَالِمُ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيْمُ (2:215)

مفہوم: ''اےرسول'! آپ ئے ساتھی آپ سے پوچھتے ہیں کہ اِس کے لئے کس قدر مال کی ضرورت ہوگی اوراُسے کہاں خرج کرنا ہوگا۔ اِن سے کہیں کہ اِس پروگرام کی اِبتدامعا شرہ کے محدود دائروں سے کی جائے گی۔ اِس لئے'سردست تم بیدد کیھو کہ اِن دائروں میں وہ کون کون سے افراد ہیں جودوسروں کی مدد کے محتاج

ہیں۔ مثلاً 'سب سے پہلے' اپنے گھروں میں اپنے والدین کودیکھو۔ پھڑا پنے گھر کی چار دیواری کو وسیع کر کے اپنے گردوپیش میں بسنے والے اُقربا کودیکھو۔ پھراً ور آ گے بڑھوتو اُنہیں دیکھوجومعا شرہ میں بے یارومددگاررہ گئے ہیں۔ نیز اُنہیں جن کا چلتا ہوا کاروبار اُک گیا ہے۔ پھڑاس سلسلہ کوا پنی بستی سے آ گے بڑھا وُاور باہر سے آئے والوں کے متعلق دیکھو کہ اُنہیں تمہاری مدد کی کس قدر ضرورت ہے۔ (اِس کی آخری حدوہ ہے جسے والوں کے متعلق دیکھو کہ اُنہیں تمہاری مدد کی کس قدر ضرورت ہے۔ (اِس کی آخری حدوہ ہے جسے 2:219) میں بیان کی گیا ہے )۔

تم إن لوگوں كى ضروريات كو پوراكرؤاوراس پريقين ركھوكہ جو كچھ بھى تم دوسروں كى بھلائى كے لئے كروگؤوہ سب الله كى علم ميں رہے گا۔اس ميں سے ايك ذرّہ برابر بھى بے نتيج نہيں رہنے پائے گا۔'' وَيَسْتَكُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ ﴿قُلُ الْعَفْوَ ﴿ 2:219)

مفهوم: اے رسول ! آپ کے ساتھی پوچھتے ہیں کہ س قدر اور کس حد تک مالی قربانی کرنا ہوگی فرماد یجئے کہ (مفت میں

اسلامی نظام کے نفاذ کے بعد عبوری ادوار میں انفرادی خیر خیر خیرات، عطیات، خدمات کی پیشکش (منت یا نذر)، مختلف تر قیاتی سکیموں میں قرض کے طور پر مالی معاونت، ہنگامی ضرور توں کے لئے صدقات کا اہتمام معاشرہ میں ضرور تمندوں اور استعداد نه رکھنے والوں کی نگہبانی جیسے معاملات کے لئے مال اور وسائل کی فراہمی کا خصوصی اہتمام کیا جائے گا اور نظام کی مکمل تشکیل کے بعد معاشرہ میں کوئی شخص بھوکا نہیں سوئے گا۔

ہاتھ آ جانے والی دولت کے پیچے نہ پڑوا پنی محنت سے کماؤ (53:39)۔اس میں سے بقدرا پنی ضرور یات کے اپنے لئے رکھو، اور جس قدران سے زائد ہوسب کا سب نوع انسان کی پرورش کے لئے کھلا رکھو(تا کہ نظامِ خداوندی اسے ضروری مصرف میں لاسکے )۔ تعین مدارج میں اپنی ضرورت سے زائد خرچ کردینا اور نوع انسان کی پرورش کے لئے کھلا رکھنا، آخری حذبیں ہے۔قر آنِ کریم کاارشاد ہے:

يُؤْثِرُوْنَ عَلَى اَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ۗ (59:9)

مفہوم:''ییمونین دوسرے بھائیوں کی ضروریات کواپنی ضروریات پرترجیج دیتے ہیں،خواہ انہیں خود تگی ہی سے گزارہ کیوں نہ کرنا پڑے۔''

اسلامی نظام میں قرآنِ کریم کے پیشِ کردہ معاشی پروگرام کی رُوسے مملکت کی ساری آمدنی ''زکو ق''ہے کیونکہ اسے نوعِ انسان کی نشوونما کے لئے صرف کیا جاتا ہے (ایتائے زکو ق کے معنی نشوونما دیناہے) جسے آج کل''زکو ق'' کہا جاتا ہے قرآنِ کریم میں اس کا کہیں ذکر نہیں۔ بالعموم کہا جاتا ہے کہ اسلامی حکومت زکو ق وصول کرتی ہے جبکہ حکم وصولی کا نہیں، نشوونما دینے کا ہے، ایتائے زکو ق کا ہے۔ چنانچ قرآنِ کریم میں مؤمنون کا فریضہ بیان ہوا ہے:

وَالَّذِيْنَهُمُ لِلزَّكُوةِ فَعِلُوْنَ (23:4)

مفہوم: اور وہ اس پروگرام پر عمل پیرا ہو گئے جس سے تمام نوعِ انسان کونشو ونما کا سامان بہم پہنچارہے۔ان کے اعمال و افعال اس مقصد کے لئے ہوتے ہیں کہ نوعِ انسان کو سامانِ نشو ونما پہنچا رہے۔ لِلزِّ کُوقِ فَعِلُون \_ وہ کام کرتے ہیں زکوۃ کی خاطر (22:41)۔

اسلامی نظام کے نفاذ کے بعد عبوری ادوار میں انفرادی خیرخیرات،عطیات،خدمات کی پیشکش (منت یا نذر) مختلف

تر قیاتی سیموں میں قرض کے طور پر مالی معاونت، ہنگامی ضرورتوں کے لئے صدقات کا اہتمام۔ معاشرہ میں ضرورتمندوں اور استعداد نہ رکھنے والوں کی نگہبانی جیسے معاملات کے لئے مال اور وسائل کی فراہمی کا خصوصی اہتمام کیا جائے گا اور نظام کی مکمل تشکیل کے بعد معاشرہ میں کوئی شخص جوکا نہیں سوئے گا۔ مملکت سب افراد معاشرہ کی ضرورتوں کی جموکا نہیں سوئے گا۔ مملکت سب افراد معاشرہ کی ضرورتوں کی

الَّذِي يُوْقِي مَالَهُ يَاتَزَكِّى ﴿ 92:18)
مفہوم: لعنی وہ جوعندالضرورت اپناسب کچھ (مَا –
لَهُ) نوعِ انسان کی نشوونما کے لئے دے دیتا ہے، اور
اس طرح خود اس کی اپنی ذات کی بھی نشوونما ہوجاتی
ہے(111:9)۔

فراہمی کی ذمہدارہوگی:

وَمَامِنَ دَآبَّةٍ فِي الْاَرْضِ إِلَّا عَلَى الله رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا ﴿ كُلُّ فِي كِتْبِ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا ﴿ كُلُّ فِي كِتْبِ مُبِينِ (11:6)

مفہوم: (قانونِ خداوندی کے مطابق زندگی بسر کرنے سے رزق کی فراوانیاں حاصل ہوتی ہیں (11:3)۔
لیکن یے فراوانیاں کسی خاص گروہ کے اندر محدود ہو کرنہیں رہ جانی چاہئیں۔ رزق زندگی کے قائم رکھنے کا ذریعہ ہے اس لئے اسے ہرذی حیات تک حسب ضرورت 'پنچنا چاہئے۔ حقیقت بیہ ہے کہ ) رُوئے زمین پرکوئی ذی حیات ایسانہیں جس کے رزق کی فی مدداری خدانے نہ لے رکھی ہو۔ اس لئے کہ وہ جانتا ہے کہ ایک ذی حیات کوکسی ایک منزل میں گھہر نے اور پھر قانونِ ارتقا کی رُوسے اگلی منزل تک پہنچنے کے لئے 'کس قدر'اورکون کون سے سامانِ نشوونما کی ضرورت ہوگی (89:6)۔ بیسب پچھ خدا کے قانونِ مشیت کی کتاب میں واضح طور پر درج ہے (55:29)۔ (لہذا' منشائے خداوندی کو پورا کرنے والا نظام وہی ہوسکتا ہے جس میں کوئی ذی حیات رزق سے محروم نہ رہنے پائے۔ جو نظام خدا کی ان فرمہ داریوں کو پورا کرے گا' وہی میں کوئی ذی حیات رزق سے محروم نہ رہنے پائے۔ جو نظام' خدا کی ان فرمہ داریوں کو پورا کرے گا' وہی میں کوئی ذی حیات رزق سے محروم نہ رہنے پائے۔ جو نظام خدا کی ان فرمہ داریوں کو پورا کرے گا' وہی

نظامِ خُدَاوندی کی تشکیل سے سیکھن مسکہ اللہ ہوجا تا ہے کہ ہرانسان اپنی پوری توانائی سے کمائی کر کے اپنی ضروریات سے زائد کمائی (یا ضروریات روک کربھی) دوسروں کی نشوونما کے لئے کیوں دے؟ وہ اپنے دل کی رضامندی سے تقاضا کے ایمانی کے مطابق اپنی کمائی دوسروں کی نشوونما کے لئے اس لئے دیتا ہے کہ اس سے اس کی ذات کی نشوونما ہوتی ہے جس سے اس کواس دنیااور آخرت میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے جنت عطا ہوگی:

الَّنِئُ يُؤْتِئَ مَالَهُ يَتَزَكِّي ﴿92:18)

مفہوم: یعنی وہ جوعندالضرورت اپناسب کچھ( مَا الله ) نوعِ انسان کی نشوونما کے لئے دے دیتا ہے، اور اس طرح خوداس کی اپنی ذات کی بھی نشوونما ہوجاتی ہے (9:111)۔

ي(111:9)درج ذيل ہے:

إِنَّ اللهَ اشَّتَرى مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اَنْفُسَهُمْ وَاَمُوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ ﴿ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَمُنَ اللهِ فَاللهِ فَيَقْتُلُونَ وَعُمَّا عَلَيْهِ حَقَّا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْفُورُ الْجَيْلِ وَالْقُرُ انِ ﴿ وَمَنَ اَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِرُ وَا بِبَيْعِكُمُ النَّهِ فَاللهِ فَاللَّهُ وَالْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ( 111: 9) الَّنِيْ تَبَايَعْتُمْ بِهِ ﴿ وَذَٰلِكَهُو الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ( 9: 111)

مفہوم: جماعت مونین کا نظام خداوندی کے ساتھ ایک عظیم معاہدہ ہوتا ہے۔ اس معاہدہ کی رُوسے نظامِ خداوندی اُن کا جان اور مال خرید لیتا ہے اور اس کے معاوضہ میں آئہیں جنت کی زندگی کی ضانت دے دیتا ہے۔ (یعنی اس دنیا میں ان کی تمام ضروریا ہے زندگی کی بہم رسانی اور ان کی صلاحیتوں کے نشوونما پانے کے تمام وسائل واُسباب کی فراہمی اس نظام کے ذِہے ہوجاتی ہے 118:20)۔ اس معاہدہ کے بعد وہ اپنی اور اپنے متعلقین کی ضروریا ہے زندگی کی طرف سے مطمئن ہوجاتے ہیں اور نظام خداوندی کے اِستحکام کی خاطر' عندالضرورت' جان ہفتیلی پر رکھ کر میدانِ جنگ میں نکل آتے ہیں۔ پھڑیا تو دشمن کوقتل کرکے فاتح وضوروا پس آتے ہیں اور یا خود اپنی جان دے دیتے ہیں۔ اور مرنے کے بعد' جنت کی زندگی حاصل کر میصوروا پس آتے ہیں اور یا خود اپنی جان دے دیتے ہیں۔ اور مرنے کے بعد' جنت کی زندگی حاصل کر

یہ معاہدہ کوئی نئی بات نہیں۔ بیسابقہ آسانی کتابوں ۔ تورات وانجیل ۔ میں بھی مذکورتھا'اوراب اس کی تجدید قرآن میں کی گئی ہے۔اس عہد کا پورا کرنااللہ نے خودا پنے ذمے لے رکھا ہے۔اور' بیظا ہر ہے کہاللہ سے بڑھ کر'اپنے عہد کو پورا کرنے والا' کوئی نہیں۔سو(اے جماعت ِمومنین) تم اس سودے پر'جوتم نے نظام خداوندی سے کیا ہے'خوش ہوجاؤ۔اس لئے کہ یہی زندگی کی سب سے بڑی کا مرانی ہے۔

نبی کریم عَلَیْمُ اوران کے ساتھیوں رٹائی نے ایتائے زکو ہ کے بارے میں قر آنِ کریم کے مندرجہ بالا ودیگرا حکامات پر پوراعمل کر کے ایسا اُسوۂ حسنہ پیش کیا ہے جورہتی دنیا تک نوعِ انسانی کے لئے بہترین نمونہ کا کام دےگا۔

#### بِسُالِلُّهُ إِلَّهُ الرِّحِبُ

بريگيڈ ئیراعز از الدین احمدخان

# ا بہہ پُتر ہٹاں تے نئیں وکدیے

'' یہ لوگ ہیں جو دین کی حفاظت کی خاطر سربکف میدانِ جنگ میں نکل آتے ہیں اور پھراس طرح صفوں میں جم کرلڑتے ہیں گویاسیسہ پلائی ہوئی دیوار ہوں۔(61:4)''

### جنگ 1971ء کاسچا وا قعه

کہتے ہیں تاریخ آپ آپ کو دہراتی ہے۔ پیٹنیں دیگراقوام کے معاملہ میں بیمقولہ س حد تک صحیح ثابت ہوا ہو، لیکن جہاں تک پاکستان اور ہندوستان کے مابین جنگوں (1948ء،1965ء،1971ء)، اور آج کل کی'' خاموش'' جنگ، کے معرکہ میں اپنے اور بریگا نے سب شامل ہیں، اپنی آئھوں سے دیکھ لیا کہ تاریخ نے معرکہ میں اپنے آپ کو دہرایا۔ افواج پاکستان کی حریت و شجاعت، سرفروثی اور غیرتِ ایمانی کے جوشاہ کارمحسوں و مشہود طور پر، ان جنگوں میں ابھر کرسا منے آئے ان کا تذکرہ عہدِ رسول اللہ والذین معہ کی تاریخ میں تو ملتا ہے لیکن بعد میں بھی سامنے نہیں آئے۔ مستقبل کا مؤرخ جب ان جنگوں کا تجزیہ کرے گاتو وہ جاننا چاہے گاکہ وہ کون تی تو ہے تھی، وہ کونسا جذبہ تھا جس نے اہلِ پاکستان اور ان کی افواج کے پائے استقلال میں، ناساز گار حالات کے باوجود، ذراتی لغزش بھی نہ آنے دی ہندو کے پائی تو بھارت ما تا کا سلوگن تھا۔ وہ وطن کے نام پر جنگ لڑر ہے تھے۔ کیا پاکستان کے مسلمانوں نے بھی مادر وطن کی خاطر جانیں گوائی تھیں؟

#### دین اوروطن:

یادر ہے کہ اقوامِ عالم کے پیش نظر' وطن' سے بلند کوئی مقصد نہیں ہوتا۔ یہی ان کی اُمیدوں کا مرکز اور ان کی تمناؤں کا محور ہوتا ہے۔ اس کی خاطر وہ جیتے اور اس کی خاطر مرتے ہیں۔ اس کے نام پروہ قوم کے جذبات کو شتعل کرتے اور اس کے تخط کے لئے وہ ان سے قربانیاں مانگتے ہیں۔ یہ اس لئے کہ مادی نظریۂ حیات کی رُو سے طبعی وجود (Existence) سے بلند کوئی مقصد ہوتا ہی نہیں، اور چونکہ اس کے لئے''وطن' ناگزیر ہے، اس لئے ان کے نزدیک وطن ہی

زندگی کا منتہائے مقصود ہے۔

لیکن ایک مسلمان کے نزدیک وطن مقصود بالذات نہیں، بلکہ وہ ذریعہ ہے، دین کی حفاظت کا ہمیں اپناوطن عزیز ہے اس لئے کہ اس کے اندرر ہے ہوئے ہمارادین محفوظ رہتا ہے۔ اگر وطن ہی مقصود بالذات ہو، بیدین کی حفاظت کا ذریعہ نہ ہو، تو پھر ہم میں اور دنیا کی دیگر قوموں میں کیا فرق رہا۔ اگر وطن ہی مقصود بالذات ہوتا تو ہمیں الگ خطہ کر مین حاصل کرنے کی کیا ضرورت تھی ۔ وطن تو ہندوستان بھی تھا۔ لیکن اس غلام وطن میں ہمارادین محفوظ نہیں تھا۔ اس لئے پاکستان کا مطالبہ کیا گیا۔ اب پاکستان کی حفاظت ہمارے ایمان کا جز ہے، اس لئے کہ اس وطن کے محفوظ رہنے سے ہمارا دین محفوظ رہتا ہے۔ دوسرے پاکستان کی حفاظت ہمارے نزدیک مقصود بالذات دین ہے۔ یہ ہیں بنیادی فرق ہمارے اور کا فر (ہندو) کے نقطہ نگاہ میں ۔ ضرورت پڑنے پردین کی خاطر۔ اس کے قبال فی سبیل اللہ پڑنے پردین کی خاطر۔ اس کے قبام ، استحکام وحفاظت کی خاطر بیان کی بازی لگا دینے کو قرآنِ حکیم نے قبال فی سبیل اللہ سے تعبیر کیا ہے۔

#### قال في سبيل الله:

آیت (76:4) میں آیا ہے: الَّذِینَ اَمَنُوْا یُقَاتِلُوْنَ فِیْ سَبِیْلِ اللهِ وَالَّذِینَ کَفَرُوْا یُقَاتِلُوْنَ فِیْ سَبِیْلِ اللهِ وَالَّذِینَ کَفَرُوْا یُقَاتِلُوْنَ فِیْ سَبِیْلِ اللهِ وَالَّذِینَ کَفَرُوْا یُقَاتِلُوْنَ فِی سَبِیْلِ الطَّاعُوت کے لئے جنگ کرتے ہیں۔'' طاغوت' ہروہ قوت یا نظام ہے ، جوقوانین حق وصدافت سے سرشی اختیار کرے، دنیا میں اپنی من مانی کرے ہندو پاک جنگوں میں ہندوستان نے اپنی من مانی کرنے کی کوشش ہی تو کی تھی اور اب بھی کر رہا ہے ، یہ جنگیں قال فی سبیل الله اور قال فی سبیل الطاغوت کی بہترین مثالیں ہیں ۔ دیکھنا یہ وتا ہے کہ کون سرمقصد کے لئے جنگ کررہا ہے۔

لیکن قال فی سبیل اللہ ہویا قال فی سبیل الطاغوت۔وطن کی حفاظت واستحکام کا جذبہ دونوں میں مشترک ہوتا ہے۔اس کا بین ثبوت ہے ہے کہ اگر ہم نے اپنے اُن سپاہیوں کو جنہوں نے ہندو پاک جنگوں میں جان کا نذرانہ پیش کیا،شہید وطن کہہ کر پکارا، تو ہندو نے بھی اپنے وطن کے لئے جان دینے والے (نائیک عبدالحمید، جنگ 1965ء) کو شہید وطن قرار دے کر ملک کے سب سے بڑے اعزاز سے نوازا۔ جو چیز قال فی سبیل اللہ کو قال فی سبیل الطاغوت سے متمیز کرتی ہے، وہ یہ جذبہ ہے کہ وطن کی حفاظت اس کے لئے ضروری ہے کہ یہ ہماری جان ، مال ،عزت ، آبرو کا محافظ اور ہماری اجتماعی قوت کا مرکز ہے اور ہماری جان ، مال ،عزت ، آبرو کا محافظ اور ہماری اجتماعی قوت کا مرکز ہے اور ہماری جان ، مال ،عزت ، آبرو کا محافظ اور ہماری اجتماعی قوت کا مرکز ہے اور ہماری جان ، مال ،عزت ، اللہ بین ۔ کی حفاظت اور تنفیذ کا ذریعہ بنیں ۔

یمی وہ حقیقت ہے جسے ابھار کرسامنے لانے کے لئے قر آنِ حکیم نے کہا ہے کہ تم اپنے وطن کی سرحدوں کو فوجی چھاؤنیوں سے مستکلم بنائے رکھو۔ ٹڑھ بٹون بے عَکُو اللّٰہ وَعَکُو گُخہ (8:60) تا کہ اس سے ان لوگوں کے دِل میں خوف طاری رہے''جو تمہارے دشمن بھی ہیں اور اللّٰہ کے بھی شمن ۔'''' تمہارے شمن' سے وطن کی وہ حیثیت سامنے آتی

ہے، جس کے استحکام کے ساتھ اس خطرُ زمین کے اندررہنے والوں کی جان، مال، عزت، ناموس کی حفاظت وابستہ ہے اور ''اللہ کے دشمن' سے وطن کی دوسری حیثیت سامنے آتی ہے۔ وہ مید کہ بیہ ہمارے دین کے تقاضوں کے پورا کرنے کا ذریعہ ہے۔ مسلمان کے نز دیک، بیدونوں حیثیتیں ایک دوسرے سے الگنہیں کی جاسکتیں۔اس کئے کہ اس کا دعویٰ میہ ہے کہ:

ستمبر2021ء

ہم تو جیتے ہیں کہ دُنیا میں ترا نام رہے غیر ممکن ہے کہ ساقی نہ رہے جام رہے جام رہے جام کی گردش کے لیے ساقی کار ہنا ضروری ہے اور ساقی ،اُس وقت تک ساقی ہے جب تک جام موجود ہے۔ پاکتان کے حصول میں اس کی بیدونوں حیثیتیں سامنے تھیں اور اب اس کی حفاظت اور استحکام کے لئے بھی اس کی بیدونوں حیثیتیں پیشِ نظر رہنی چاہئیں۔ وطن بچاؤ۔ اس لئے کہ دین محفوظ رہے۔ وطن کی حفاظت کروتا کہ اس کے ذریعے دین کی حفاظت ہو۔ یہی وہ مقصد ہے جو خندقوں میں بیٹھ کر ، چنے کی ایک مٹھی پرگز اراکر کے، آگ اورخون کے سیلاب بلا خیز کورو کئے والے مردانِ کارساز کی حیرت انگیز استقامت کا سبب بیٹا ہے اور نازک کھات میں بڑے بڑے مجزے کردکھا تا ہے۔

#### مقصد کی صدافت و محکمیت پریقین:

جومقصد حق وصدافت پر مبنی ہو،اس کی محکمیت پریقین (جسے ایمان کہتے ہیں) انسان کی نگاہ کا زاویہ بدل دیتا ہے، اور زاویہ زگاہ کے بدل دینے سے انسان بن جاتا ہے۔اس ناویہ نگاہ کے بدل دینے سے انسان بن جاتا ہے۔اس ایمان کا نقاضایہ ہوتا ہے کہ اگر کسی وقت طاغوتی قو توں کے خلاف جنگ ناگزیر ہوجائے تو پیخض (یا قوم) الدین کی حفاظت (قال فی سبیل اللہ) کے لیے اپناسب کچھ بلاقامل ، قربان کرنے کے لئے تیار ہوجاتا ہے۔ایسے مخض کا تونعرہ ہی یہ ہوتا ہے۔ ان صلاقی وقتیای وقتی تا کی فیار سے المحکم نے اللہ کے لئے تیار ہوجاتا ہے۔ایسے مخض کا تونعرہ ہی اوراس کے اداکر نے کے طریقے ، میرامر نااور میرا جینا ،اللہ کے دین کی حفاظت اور تحکیل کے لئے وقف ہے۔'' یہی مسلمان کا صبح فعرہ ہے۔

ایک میں میں میں بی بی سے بیا کی سے بائی میں میں کا میں کے لئے وقف ہے۔'' یہی مسلمان کا صبح فعرہ ہے۔

#### ایہہ پُتر ہٹال نے نئیں وکدے:

اور یہی نعرہ ہماری فوج کے افسران اور جوانوں کا اوڑھنا اور بچھونا ہے۔ اُن کے پیشِ نظر ایک ہی مقصد ہوتا ہے:
وطن کی حفاظت کروتا کہ اس کے ذریعے دین کی حفاظت ہو۔ اس بلند مقصد کے حصول کی خاطر ، ہماری فوج کے جوان مرد،
عندالضرورت جان بھیلی پررکھ کر میدانِ جنگ میں نکل آتے ہیں۔ پھر یا تو ڈنمن کو برباد کر کے ، فاتح و منصور والیس آتے
ہیں ، اور یا خود اپنی جان دے دیتے ہیں (111:9) اور میدانِ جنگ میں حریت و شجاعت ، سرفروشی و مردائگی کے ایسے
کارنا ہے اپنے خون سے رقم کر آتے ہیں جن پرخود تاریخ فخر کرتی ہے۔ یہی تو وہ جانباز ہیں جن کے بارے میں علامہ
اقبال ؓ نے کہا ہے:

اس قوم کو شمشیر کی حاجت نہیں رہتی ہو جس کے جوانوں کی خودی صورتِ فولاد

علامہ اقبال کے نزدیک ہعین مقصد کے بعد ،اس کے حصول کے لئے جدو جہد کا نام خودی ہے ایک اور جگہ فرماتے ہیں:

کافر ہے تو شمشیر پہ کرتا ہے، بھروسا مومن ہے تو بے تیخ بھی لڑتا ہے سپاہی
اور صوفی غلام صطفیٰ تبسم (مرحوم) نے ہندو پاک کی جنگوں کے شہیدوں اور غازیوں کو خراج شخسین یوں پیش کیا ہے:
ایہ پُتر ہٹاں تے نئیں وکدے کیہ کبھنی ایں وچ بازار گڑے
ایہ سود نفذ وی نئیں ملدا توں کبھدی پھریں اُدھار کڑے
ایہ سود نفذ وی نئیں ملدا توں کبھدی پھریں اُدھار کڑے
پھرخود ہی بتاتے ہیں کہ جذبۂ ایمانی سے سرشار تو م کے یہ 'پُتر'' (بیٹے ) اللہ کی دین ہیں فرماتے ہیں:

ایہہ دَین ہے میرے داتا دی نہ اینویں گراں مار کڑے ہے ہیں۔ان کی تربیت کا آغاز آغوش مادر میں ہوتا ہے قرآن کریم ہی بازار میں نہیں بکتے۔ یہ بڑی محنت سے تیار کئے جاتے ہیں۔ان کی تربیت کا آغاز آغوش مادر میں ہوتا ہے قرآن کریم جس شم کی قوم (جماعتِ مونین) متشکل کرنا چاہتا ہے اس کے لئے اس نے امت کا لفظ استعال کیا ہے۔اُمت کا لفظ اُم سے بنا ہے جس کے معنی ''ماں' ہیں۔اس کا مطلب یہ ہے کہ امت کی تعمیر آغوشِ مادر سے ہوتی ہے۔ پیدائش کے لحاظ سے بچے صرف گوندھی ہوئی مٹی ہوتا ہے، ماں اسے جس قسم کے قالب میں چاہے ڈھال سکتی ہے۔اگرایک ماں نوعِ انسان کے اس انبوہ کثیر میں ایک ایسے فرد کا اضافہ کرد ہے جس پر انسانیت ناز کر ہے تو وہ یقیناً ایک عظیم ماں ہوگی لیکن بیاس وقت تک ممکن نہیں ہوگا جب تک وہ قرآن کے قالب میں ہوسکتی ہے۔

قرآن کے قالب میں ڈھالے گئے ایسے نوجوانوں پر جب فوجی تربیت کا رنگ چڑھتا ہے تو یہ، حالت جنگ میں، بڑے سے بڑے دشمن کے آگے''بُذیبان میٹر صُوصٌ''(61:4) سیسہ پلائی ہوئی دیوار بن جاتے ہیں، تا کہ دشمن کو، ہر قیمت پرتباہ وبر بادکیا جاسکے۔ بقول صوفی تبسم: یہوہ'' پیز'' ہیں۔ جن کے محیرالعقول کارناموں سے پاکستان کی فوج کی تاریخ مجری پڑی ہے۔

#### ينجاب رجمنك كاجوان:

ایسے ہی ایک جوان (فوجی اصطلاح میں' جوان' سپاہی کو کہتے ہیں ) کی سرگزشت سنے جس نے اپناوعدہ پورا کر کے نہ صرف اپنی ماں کی تربیت کا حق اداکرہ یا بلکہ اپنے عمل سے یہ بھی ثابت کردکھا یا کہ اگر مقصد کی صدافت پریقین ہوتو انسان کیا کہ پہنی کر گزرتا۔ پاکستان فوج کی مشہور ومعروف، دوسوسال پرانی پلٹن، 4 پنجاب رجمنٹ کے اس جوان نے یہ ثابت کردکھا یا کہ جب انسان کسی متاعِ عزیز کے تحفظ کی خاطر خطرات کا سامنا کرتا ہے اور یہ فیصلہ کرلیتا ہے کہ جھے اس کی حفاظت کرنی ہے خواہ اس کی خوابیدہ قوتیں یک گخت بیدار ہوجاتی ہیں اور کرنی ہے خواہ اس کے لئے مجھے اپنی جان تک بھی کیوں نہ دینی پڑے ہتو اس کی خوابیدہ قوتیں یک گخت بیدار ہوجاتی ہیں اور اس سے ایسے کارنا ہے سرز د ہوجاتے ہیں، جن پر اور تو اور وہ خود حیران رہ جاتا ہے کہ یہ کسے ہوگیا۔ یہ واقعہ جواب اس عظیم پلٹن (4 پنجاب رجمنٹ) کی تاریخ کا حصہ بن گیا ہے، 1971ء کی ہندو پاک جنگ میں، چھمب (آزاد کشمیر) کے محاذ پر، پلٹن (4 پنجاب رجمنٹ) کی تاریخ کا حصہ بن گیا ہے، 1971ء کی ہندو پاک جنگ میں، چھمب (آزاد کشمیر) کے محاذ پر،

10 اور 11 دسمبر 1971 ء كى درمياني رات كورونما ہوا۔

آگے بڑھنے سے پہلے یہ کہتا چلوں کہ آج کل میں اس نامور پلٹن کی تاریخ لکھ رہا ہوں جودوسوسالوں پرمحیط ہے۔ اس سے اندازہ ہوسکتا ہے کہ میں نے ، اپنے مضمون کے لئے اس پلٹن کا انتخاب کیوں کیا ہے ویسے بھی پنجاب رجمنٹ سے میرا گہرا تعلق ہے۔ اس پلٹن کو میں نے ، آج سے سینتیں سال پہلے ، کمانڈ کیا تھا بعد میں مجھے اس کا اعزازی کرئل بننے کا شرف بھی حاصل ہوا اور اب مجھے اللہ کے فضل وکرم سے ، یہ فخر حاصل ہے کہ یہ پلٹن میرے بیٹے لیفٹینٹ کرئل طارق اعزاز کے زیر کمان ہے۔ باپ اور بیٹا ایک ہی پلٹن کے کمانڈ نگ افسر! (مختلف وقتوں میں سہی ) ایک ایسی تاریخی روایت ہے جونو جی زندگی میں شاذ و نا در ہی دیکھنے یا سننے میں آتی ہے۔ اس پلٹن کی دوسوسالہ تاریخ میں جسی اس کی مثال نہیں ملتی ۔

4رجمنٹ نے اپنی دوسوسالہ تاریخ میں بڑے نشیب وفراز دیکھے ہیں۔غلامی کا دوربھی اس کی تاریخ کا حصہ ہے، لیکن آزادی کے بعد، اس کی تاریخ کا رنگ ہی کچھاور ہے اور کیوں نہ ہو۔ یہ آزادی اور حب الوطنی کا دورہے۔ اسلام کے نام پر حاصل کئے گئے اس ملک کی حفاظت کا دورہے تا کہ اس کی بنیاد، الدین، محفوظ رہے۔ یہ' طاغوت' کے خلاف جنگوں کا دور ہے، جس میں اس پلٹن کے نوجوانوں کے کارنامے جب سامنے آتے ہیں تو سرفخر سے بلند ہوجاتا ہے۔ اس پلٹن کے ایک نوجوان کا جوواقعہ سنار ہا ہوں وہ بظاہرایک چھوٹا ساواقعہ ہے کیکن اس میں جوجذبہ کار فرماہے وہ لہوکوگر مادیتا ہے۔ یہ 1971ء کی جنگ کا ایک سیچاواقعہ ہے۔

جنگ 1971ء:

یہ حقیقت ہے کہ فوجی اعتبار سے ہم 1971ء کی ہندویا کہ جنگ کے لئے تیا نہیں تھے لیکن ہندو کی عیاری اور مجیب الرحمٰن کی''میر جعفری'' نے مشرقی پاکستان میں ، بغیر اعلانِ جنگ کے ، ایسے حالات پیدا کردیئے تھے کہ مغربی پاکستان میں ''کوکھا تابت کرنے اور 1965ء کی جنگ کا بدلہ چکانے کے لئے ، اس سے بہتر کوئی اور موقعہ نہیں تھا۔ ہمارے نقطہ کھو کھلا ثابت کرنے اور 1965ء کی جنگ کا بدلہ چکانے کے لئے ، اس سے بہتر کوئی اور موقعہ نہیں تھا۔ ہمارے نقطہ نگاہ سے ، اس وقت کے مخدوش سے'' وقت خریدنا'' محیج پالیسی مخل سے ، اس وقت کے مخدوش حالات کے پیشِ نظر ، جنگ نہیں ، بلکہ سیاسی تصفیہ کی غرض سے'' وقت خریدنا'' محیج پالیسی مخل سے ، اس غرض کے لئے مضبوط ، مد برانہ سیاسی قیادت وقت کی اہم ضرورت تھی جو ، جزل یجی ، اس وقت کے صدراور کھی ۔ اس غرض کے لئے مضبوط ، مد برانہ سیاسی قیادت وقت کی اہم ضرورت تھی جو ، جزل یجی ، اس وقت کے صدراور کمانڈران چیف ، کے بس کی بات نہیں تھی ۔ سال میں کھی سنگین حالات کا ٹھنڈ ہے دِل ود ماغ سے مقابلہ کرنے کی بجائے ، وہ ہندو کے کھیلا کے ہوئے جال میں کھنس گئے اور اعلانِ جنگ کردیا اور اس طرح ہندوستان کومشرقی پاکستان میں اپنی نوج داخل ہوگئی ، اور ادھر مغربی پاکستان میں ، پاکستانی فوج نے مقبوضہ کشمیر میں کہ کہم کہر تی کیا تھا کی پہلی ہماری طرف سے ہو۔ پھر ہوا سے کہم شرقی پاکستان میں ، پاکستانی فوج داخل ہوگئی ، اور ادھر مغربی پاکستان میں ، پاکستانی فوج نے مقبوضہ کشمیر میں ، پاکستانی میں ، پاکستانی فوج نے مقبوضہ کشمیر میں ، پاکستانی میں ، پاکستانی فوج نے مقبوضہ کشمیر میں ، پاکستانی میں ، پاکستانی فوج نے مقبوضہ کشمیر میں ۔

#### چىمب ( آزادىشمىر) كامحا**ذ:**

جب 3 رسمبر 1971ء کو ہندو پاک کی تیسری جنگ چھڑی، تو 4 پنجاب رجمنٹ، 23 ڈویژن کے تحت چھمب محاذیر پیش قدمی کے لئے تیار کھڑی تھی ۔ ویکھتے ہی 4 پنجاب رجمنٹ نے جنگ بندی لائن عبور کی اور ڈیمن پرٹوٹ پڑی۔ ویکھتے ہی دیکھتے، 7 دسمبر 1971ء تک 23 ڈویژن نے نہ صرف چھمب پر قبضہ کرلیا بلکہ دریائے تو می تک ساراعلاقہ بھارتی فوج سے آزاد کرالیا۔ 4 پنجاب رجمنٹ نے اس پیش قدمی میں بڑا نمایاں کردارادا کیا اور ڈیمن کی گئی اہم چوکیوں پر قبضہ کرلیا جس سے بھارتی فوجیوں کے پیرا کھڑ گئے۔

کمانڈر 23 ڈویژن، میجر جزل افتخار جنجو عد (ستارہ جرات)، بھاگتے ہوئے دہمن کوسانس لینے کا موقعہ نہیں دینا چاہتے سے ،اس لئے انہوں نے اللہ گلیڈ کو حکم دیا کہ 9 اور 10 ستمبر 1971ء کی درمیانی رات کو، دریائے توی کے دوسرے کنارے پرائے دوسرے کنارے پرائے بیٹن دریائے توی کے دوسرے کنارے پرائے برجنٹ بڑے علاقہ پرقبضہ کرے جس میں سے گزر کر ہماری ٹینک رجمنٹ دہمن کا پیچھا کر سکے۔اس حملے میں بھی 4 پنجاب رجمنٹ کو پہلے کی طرح، اہم کرداراداکرنا تھا۔ بلکہ یوں کہئے کہ اس حملے کی کا میا بی کا انحصار، بہت حد تک، اس کے مجاہدوں کے عزم اور حوصلے پرتھا۔

حملے کے لئے تیاریاں زوروں پرتھیں کہ دسمبر 1971ء کی شام کواطلاع ملی کہ ڈویژن کمانڈر، جزل افتخار جنجوعہ،
افسروں اور جوانوں سے ملنے کے لئے آگے آرہے ہیں۔سب اپنے نڈر اور دلیر کمانڈر کے منتظر سے کہ اطلاع آئی، کہ وہ نہیں آسکیں گے کیونکہ وہ اپنے رہے تھی کے پاس چلے گئے ہیں!ان کا ہملی کا پٹر،اترتے ہوئے ایک درخت سے ٹکرا گیا تھا جوان کی شہادت کا باعث بنا۔''انا للہ وان الیہ راجعون''اس مر دِمجاہد کی آخری خواہش،اس کے سوا کچھاور نہ تھی کہ''حملہ پلان کے مطابق کیا جائے تا کہ ڈشمن کو پیر جمانے کا موقعہ نہ ل سے۔''سب آنکھیں آشکبار تھیں لیکن کسی نے حوصلے کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑا۔

اپنے کمانڈ رکی خواہش کا احترام کرتے ہوئے 4 پنجاب اور 10 بلوچ رجمنٹ (۱۱۱ برگیڈ) نے وقت مقررہ پر دشمن پر، بھر پور حملہ کیا۔ دریائے توی میں اپنے ''گھوڑے دوڑا دیئے'' وہ گھمسان کارن پڑا، الامان، الحفیظ۔

10 رسمبر 1971ء کا سورج جب طلوع ہوا تو 4 پنجاب رجمنٹ، کے مجاہد دریائے توی کے دوسرے کنارے سے سینکڑوں گزآ گےنکل چکے تھے۔ رشمن کی 9 جاٹ رجمنٹ کا صفایا ہو چکا تھا۔ اس حملے کی کا میا بی میں، 4 پنجاب رجمنٹ کے کمانڈنگ افسر لیفٹینٹ کرئل رشید کا بڑا ہا تھ تھا۔ ایک بار جب حملہ رُک گیا تو کرئل رشید نے حاضر دماغی اور دلیری کا ثبوت دیتے ہوئے ایک انٹی ٹینک گن کو، خود، اپنی نگرانی میں دریائے توی کے پارلے گئے اور اس سے دشمن کے ان بنکروں (Bunkers) کواڑا دیا جو حملے کورو کے ہوئے تھے۔ پھر کیا تھا، دشمن کی 9 جاٹ رجمنٹ، اپناسب کچھ چھوڑ کر بنگروں (Bunkers)

بھاگ گئے۔میدان 4 پنجاب رجمنٹ کے ہاتھ رہا،جس نے وقت ضائع کئے بغیر'' برج ہیڈ'' میں پوزیشنیں سنجال لیں، تا کہ دشمن کے جوابی حمله، اگر آئے ، کامقابلہ کیا جاسکے، اور اپنی ٹینک رجمنٹ کو،مرحوم جزل کے پلان کے مطابق (Launch) آگے بھیجا جاسکے۔

اس معرکہ میں 4 پنجاب رجمنٹ کا گوخاصا نقصان ہوا۔26 مجاہدوں نے جامِ شہادت نوش کیا اور 62 زخمی ہوئے۔
لیکن اس کے افسروں اور جوانوں کے حوصلے ہمیشہ کی طرح بلند تھے۔ جوکارنامہ انہوں نے سرانجام دیا تھا اُسے ڈممن نے بھی
سراہا'' برج ہیڈ' میں اپنی پوزیشنوں کو تر تیب دیتے ہوئے ، جب کمانڈنگ افسر، ڈمن کے ایک زخمی حوالدار کے قریب سے
گزرے ، توانہوں نے رک کراس کی خیریت دریافت کی ۔ زخمی حوالدار نے بشکل اپنی آئکھیں کھولتے ہوئے کہا:

صاحب!مبارک ہوآپ نے بھارتی فوج کی بہترین پلٹن کو مات دی ہے۔

كما ند نگ افسر نے دِل ہى دِل ميں زخى دشمن كى اپنى پلتن سے محبت كوسرا بااور كہا:

''جوان! تمہاری پلٹن کو پاکستان کی بہترین پلٹن نے مات دی ہے۔''یین کرزخمی حوالدار کے چہرے پرایک اداس م مسکرا ہٹ چیل گئی۔ پھر کچھ توقف کے بعد بولا:''صاحب ایک درخواست ہے۔''

كماندٌ نگ افسر: " ہاں كہو۔ "

زخی حوالدار: 'صاحب مجھے گولی ماردیں میں اس کرب اوراذیت کومزید برداشت نہیں کرسکتا!'' کمانڈ رافسریہلے توبیدرخواست س کرذراچو نکے اور پھریہ کہتے ہوئے آگے بڑھ گئے:

' 'ہم قید یوں کو مارانہیں کرتے اُن کا دھیان رکھتے ہیں۔''

بلان بدل گيا:

وقت تیزی سے گزرر ہاتھااورا پنی ٹینک رجنٹ ابھی تک (Launch) نہیں ہوئی تھی۔ اس ٹینک رجمنٹ کو 4 پنجاب کی برج ہیڈی پوزیشنوں میں سے گزر کر ، دشمن کی طرف بڑھنا تھا بید کھتے ہوئے کہ دشمن 10 بلوچ رجمنٹ کے سامنے ابھی تک موجود تھا۔ اپنے ٹینکوں کا آگے بڑھنااور بھی ضروری تھالیکن کچھنیں ہوا۔ بیخد شہاب تقویت پکڑر ہاتھا کہ پلان تبدیل ہوگئی ہے۔ بیخدشہ درست ثابت ہوا 10 دیمبر 1971 ء کی سہ پہرکو تھم ملا کہ 4 پنجاب' برج ہیڈ' کی پوزیشنوں کو خالی کر کے دریائے توی کے پیچھے آجائے!! نا قابل یقین تھم! کمانڈ نگ افسر نے برگیڈ کمانڈ رسے رابطہ قائم کیا اور پُرزور الفاظ میں اپنا نقطہ نظر پیش کرتے ہوئے کہا،' دشمن تو بھاگ رہا ہے۔ ہم ان کی گنوں اورٹرکوں کو پیچھے جاتے دیکھ رہے ہیں۔ ہمیں تو آگ بڑھ کراس کا پیچھا کرنا چاہئے لیکن ہمیں چیچھے بٹنے کا تھم دیا جارہا ہے۔ کیوں؟ 4 پنجاب رجمنٹ نے جو کامیا بی حاصل کی ہے بڑھ کراس کا پیچھا کرنا چاہئے لیکن ہمیں چیچھے بٹنے کا تھم دیا جارہا ہے۔ کیوں؟ 4 پنجاب رجمنٹ نے جو کامیا بی حاصل کی ہے کا سے تعلیم کا دیا ہے کہا کہ ہو۔ پھر انہوں نے نہایت ہی جذباتی انداز میں کہا''اللہ! کی میں کس منہ سے اپنے جوانوں کو پیچھے ہٹنے کا تھم دوں۔''برگیڈ کمانڈ ر

نے انہیں بڑے خل سے سنا پھر صرف اتنا کہا: '' میں حکم کی تعمیل کررہا ہوں۔ آپ بھی ایسا ہی کریں۔'' اوریہ بھی بتایا کہ انہیں جو اطلاعیں ملی ہیں ان کے مطابق دشمن ایک بڑے جوابی حملے کی تیاریاں کررہا ہے جس میں ٹینک کے دیتے بھی شامل ہیں اور چونکہ 10 بلوچ رجمنٹ کو ابھی تک خاطر خواہ کا میا بی حاصل نہیں ہوئی ہے۔ اس لئے 4 پنجاب رجمنٹ کا'' برج ہیڈ'' میں رہنا خطرے سے خالی نہیں ہے۔ اس لئے 7 پکو واپس آنے کے لئے کہا جارہا ہے۔ صاف عیاں تھا کہ جزل افتخار کی شہادت کے بعدلڑ ائی کا نقشہ ہی بدل گیا تھا۔ ایک دن پہلے جوڑیاں تک کا علاقہ ہمارے قدموں میں تھا اور دوسرے دن بہت دُور!

4 پنجاب رجمنٹ کے کمانڈنگ افسر نے ، دل پر پتھر رکھ کر ، پلٹن کو پیچھے مٹنے کا حکم دے دیا Withdrawal ڈیمن کی گولہ باری کے باوجود ، خیروخو بی سے کممل ہوا۔ یہ 10 دسمبر کی رات تھی۔

#### سیاہی کا وعدہ:

دریائے توی کے دوسر ہے کنار ہے بیچ کر جب جوانوں کی پڑتال کی گئ تو پیۃ لگا کہ سپاہی غلام رسول، جس کے پاس راکٹ لانچر تھا، واپس نہیں آیا ہے (راکٹ لانچر، پلاٹونوں کی سطح پر ٹینک مارہ تھیار ہے) متعلقہ کمپنی کمانڈر نے سپاہی غلام رسول کے پلاٹون حوالدار کو تھم دیا کہ وہ دوسپاہی ساتھ لے کرواپس'' برج ہیڈ''پوزیشنوں میں جائے اور غلام رسول کو ڈھونڈ کر واپس لائے ۔ حوالدار اور اس کے ساتھیوں نے ، ایک بار پھر، برتی آگ میں، دریائے توی کو عبور کیا۔ دیکھ بھال کرتے ہوئے دیوہ ''برج ہیڈ''پوزیشنوں میں اپنی سابقہ پوزیشنوں میں پہنچ ، توان کی حیرت کی کوئی انتہا نہ رہی جب انہوں نے دیکھا کہ سپاہی غلام رسول ، اپنی سابقہ پوزیشنوں میں کئے ہوئے مور پے میں کھڑا ہے۔ اُسے اس حالت میں کھڑے دیکھا کہ سپاہی غلام کر والدار کے دہن میں یہ خیال گزرا کہ کہیں غلام رسول کا دماغ تونہیں چل گیا ہے کیونکہ کوئی شخص اپنے ہوش وحواس میں ، اندھیری رات میں ، ایک ایسے مقام پر اکیلا کھڑا نہیں ہوگا ، جہاں ایک طرف تو دشمن کی وقفہ وقفہ سے گولہ باری ہور ہی ہو، اور دوسر سے جہاں کہیں قام رسول کے مور پے کے نہن کا اور سپاہی کی وقت بھی آسکتے ہوں ۔ لیکن اس کا یہ خیال غلط نکا اے جیسے ہی وہ سپاہی غلام رسول کے مور پے کے قریب آیا تواس سے پہلے کہ وہ اس سے پھھ یو چھے غلام رسول بولا:

''استاد! آپ کیوں آئے ہیں۔ میں اپنا کام کر کے خود ہی آجا تا۔''

حوالدار:'' کیسا کام؟ پہلے توبیہ بتاؤ کہتم اسکیلے یہاں کر کیارہے ہو؟''

سپاہی:''میں اکیلاتونہیں ہوں۔اللہ میرےساتھ ہے۔۔۔میں ڈٹمن کے ٹینکوں کا انتظار کرر ہاہوں۔آپ ہی نے تو کہا تھا کہ ڈٹمنٹینکوں سے جوانی حملہ کرنے والا ہے۔''

حوالدار: ' ہاں کہا تھالیکن تم اکیلے کیا کرلوگے؟ '

سپاہی: تھوڑی خاموثی کے بعد' ٹیلٹن واپس نہ جاتی تو میرا کام آسان ہوتا لیکن اب تو بیکام مجھے اکیلے ہی کرنا پڑے گا۔۔۔میں اپناوعدہ پورا کر کے ہی واپس جاؤں گا۔''

حوالدار: '' كيساوعده \_\_\_?''

سپاہی: پھروہی خاموثی ۔ ۔ ۔ ایسالگتا تھا جیسے وہ اپنے جواب کوتول رہا ہو۔ پھرآ ہستہ سے بولا'' ماں سے وعدہ۔'' حوالدار:'' ماں سے وعدہ ۔ ۔ ۔ ؟''

سپاہی: ''ہاں، استاد، میری مال مجھے بتا یا کرتی ہے کہ اللہ کی راہ میں جنگ کرنے والے، یا تو دہمن کوتل کرکے واپس آتے ہیں یا خودا پنی جان دے دیتے ہیں۔۔' تھوڑی دیر خاموثی کے بعد'' میں نے اپنی ماں سے وعدہ کیا تھا کہ اس لڑائی میں، میں اپنے را کٹ لانچر سے دین کے ان دشمنوں کے ایک یا دوٹینک ضرور برباد کرکے واپس آوں گا!! میری ماں نے مجھے میں، میں اپنے را کٹ لانچر سے دین کے ان دشمنوں کے ایک یا دوٹینک ضرور برباد کرکے واپس آوں گا!! میری ماں نے مجھے ڈھیر ساری دعا عیں دی تھیں۔' یہ کہتے ہوئے اس کی آواز بھر آئی۔ پھر کہنے لگا'' مجھے اپنا وعدہ پورا کرنے کے لئے اس سے بہتر موقعہ شاید ہی پھر ملے۔ اس لئے میں بہیں رک گیا تھا۔' پچھسوچ کر پھر بولا'' استاد! آپ واپس جا ئیں۔ میں آجاؤں گا۔انشاء اللہ۔۔۔ اور اگر میں واپس نہ آیا تو میری ماں کو ضرور بتادینا کہ میں نے اپنا وعدہ پورا کرنے کی پوری کوشش کی تھی۔۔!''اس کی آواز پھر بھر آگئی۔

حوالداربیسب پھھایک سکتے کے عالم میں سن رہاتھا۔ اس کی آنکھوں میں آنسواُ مُڈ آئے تھے جن پروہ قابونہ رکھ سکا۔ جب اس نے اپنا ماتھا جب اس نے اپنا ماتھا میں سے چھپانے کی کوشش کی تو اس کے سینے میں گھٹن سی محسوس ہونے لگی۔ اس نے اپنا ماتھا مورچ کی منڈیر پر رکھ کر اپنے جذبات کے سیلاب کو روکنے کی کوشش کی۔ وہ سوچ رہاتھا کہ جذبہ ایمانی سے سرشار ایسے نوجوانوں کا کون مقابلہ کرسکتا ہے کھھ دیر بعد جب اس نے اپنا مراو پر اٹھایا تو اس کی نظر سپاہی غلام رسول پر پڑی، جو بدستور گھٹی باند ھے، اپنے سامنے یوں دیکھ رہاتھا، جیسے اس کا مطلوب، رات کی تاریکی کو چیز تا ہواکسی کھے اس کے سامنے آکھڑا ہوگا!

حرف آخر:

یہ ہے ایک ہلکی سی جھلک ہمارے ان مجاہدوں کی جو ہماری جغرافیائی اور نظریاتی سرحدوں کے محافظ ہیں۔ یہ ہیں وہ مردانِ کارساز جو ہمارے مکار بنیا فطرت دشمن کوارضِ پاک سے دُورر کھے ہوئے ہیں۔ یہ ہیں وہ شیر دل نوجوان، جوآج ہماری آزادی اور ہماری غلامی، ہماری عزت اور ذلت کے درمیان روک بنے ہوئے ہیں۔ یہ قوم کے بڑے مہنگے بیٹے ہیں۔ ان کی قدر کیجئے!

بقول صوفی تبسم:

ایہہ پُتر ہٹال تے نئیں وکدے

تسویدونتیج محمدارشد، سلیماختر

## پرویز کا پیغام بچوں کے نام

پرویز صاحب نے کچھ دروس ننھے بچوں کے لئے بھی ریکارڈ کرائے تھے۔اس سلسلے کے تیسرے ر درس کیٹرانسکر پشن مناسب ایڈیٹنگ کے بعد پیشِ خدمت ہے۔اُمید ہے پیندا ٓئے گی۔(ادارہ)

ا پنی اپنی ست میں چلتی رہتی ہیں۔ دنیا کی ہر شے ہروقت اپنے اپنے کام میں مصروف رہتی ہے۔

اسلام یہ چاہتا ہے جس طرح وہ چیزیں ہر وقت اپنے کام میں لگی رہتی ہیں انسان بھی اسی طرح اپنے اپنے کام میں لگے رہیں۔ وہ کہتا ہے وَان گینس لِلْاِنْسَانِ اِلَّا مَا سَعٰی ﴿ 53:39) انسان اس چیز کو بطور اپنے حق ما سَعٰی ﴿ 53:39) انسان اس چیز کو بطور اپنے حق کرے لے سکتا ہے جس کے لئے وہ محت کرتا ہے۔ کوشش کرے اور مفت میں بیٹے بٹھائے کچھ نہیں ہوتا۔ جو بچ محت نہیں کرتا کوشش نہیں کرتا وہ امتحان میں پاس نہیں محت نہیں کرتا کو شامی کرتا وہ امتحان میں پاس نہیں رکھ اس کے لئے برابر کوشش کرے ، اس کو جہاد کہتے ہیں۔ ہاں مسلسل کوشش کرتے چلے جانا۔ اس لئے کہ ایک مومن کی زندگی مسلسل کوشش کرتے جلے جانا۔ اس لئے کہ ایک مومن کی زندگی مسلسل جہاد کی زندگی ہے۔ جہادے معنی یہ نہیں ہیں کہ میدانی جنگ میں جاکر انسان لڑائی لڑے اور

السلام عليكم:

بیٹھوبیٹھوبچو! تیسراسبق تمہارا شروع ہوتا ہے۔تم سنو بچوغور سےسنو۔ دیکھو بچوجتنی چیزیں تمہیں باہر دنیامیں

ضرورت سے زیادہ خرج کرنا اسراف کہلاتا ہے۔ا۔س ۔ر۔ا۔ف اور قر آن شریف کہتا ہے کہ اسراف بڑی بُری چیز ہے ضرورت سے زیادہ یا بلا ضرورت کبھی خرچ نہیں کرنا چاہئے۔

نظر آتی ہیں ان میں سے ہر چیز اپنا اپنا کام ٹھیک وقت کے او پر کرتی رہتی ہے۔تم نے دیکھا کہ سورج کس طرح اپنے وقت پر ڈوب جاتا ہے۔ اور وقت پر ڈوب جاتا ہے۔ سردی اور گرمی کے موسم کس طرح اپنے اپنے وقت پر آتے ہیں۔ ہوا ئیں کس طرح اپنے اپنے وقت پر آتے ہیں۔ ہوا ئیں کس طرح

ایک موٹر ٹکرائی اور ایکسٹرنٹ ہوگیا اس کو کہتے ہیں ایکسٹرنٹ (حادثہ) ہوجاتے ہیں۔ یہ جتنے لوگ جواس طرح سے بیچارے یا تو کام کرنے کے قابل نہیں رہتے یا آگر کام کرتے ہیں تو کام سے اتنا پیسہ کمانہیں سکتے جن سے ان کی ضرور تیں پوری ہوں ان کی ضرور تیں کون پوری کرے گا۔ ان کی ضرور تیں وہ لوگ پورا کریں کون پوری کرے گا۔ ان کی ضرور تیں وہ لوگ پورا کریں

اللہ کی راہ میں خرج کرنا۔ اللہ کی راہ کیا ہوئی۔ دنیا میں مخاجوں اور غریبوں اور ضرورتوں کو پورا ضرورتوں کو پورا کرنا۔ یاد رکھو اس کا یہ مطلب نہیں ہے یہ موٹے مسٹنڈ سے جیک منگے فقیر آ جاتے ہیں اور ڈنڈ سے لئے ہوئے دوہائی دیتے ہیں دروازوں پہ آکراس طرح مانگتے ہیں، ان کو نہیں دینا۔

گے کہ جن کی کمائی ان کی ضرورتوں سے زیادہ ہوجاتی ہے۔ وہ اپنی ضرورتوں کے مطابق روپے رکھیں اور جتنا زیادہ ہووہ ان لوگوں کے لئے دے دیں جن کی محنت کی کمائی اُن کی ضرورتوں کو پورانہیں کرتی ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے ہمیں قر آن شریف میں کہا ہے کہ یہلوگ جو محنت کرکے اتنا کماتے ہیں وَفِی آمُوَ الِهِمْ حَقَّ لِّلسَّابِلِ وَالْہَدُو ُوْھِر (51:19)

ان اوگوں کی کمائی میں ضرورت مندوں کاحق ہے اوران لوگوں کاحق ہے جو کمانے سےمحروم رہ گئے ہیں۔ سمجھ گئے اس کو کہتے ہیں خدا کی راہ میں خرچ کرنا۔ تمہیں تمہیں اس کی کب ضرورت پڑتی ہے۔وہ بھی ضروری چیز ہے کیکن اس کو جہاد نہیں کہتے ۔ جہاد کہتے ہیں کہ جن باتوں کے اویر ہم یقین رکھتے ہیں جن پر ہمارا ایمان ہے یعنی قرآن شریف میں جو تھم دیا گیا ہے سیدھی سی بات ہے بچو، اس کے لئے برابر کوشش کرتے رہنا، اسے جہاد کہتے ہیں اورایسا کرنے والے کوکیا کہتے ہیںتم بتاؤ۔اسے کہتے ہیں مجاہد ٹھیک بات جہاد کرنے والے کومجاہد کہتے ہیں۔ لو بھی اب اس سے ایک بات آ گے چلتی ہے کہ انسان کو جاہئے کہ زیادہ سے زیادہ محنت کرے جوزیادہ سے زیادہ محنت کرے گاوہ زیادہ سے زیادہ کمائی کرے گا لیکن اسے اس کمائی میں سے صرف اتنا خرچ کرنا چاہئے جتنی اس کی ضرورت ہے۔ضرورت سے زیادہ خرچ کرنا اسراف کہلاتا ہے۔ اس رران اور قرآن شریف کہتا ہے کہ اسراف بڑی بُری چیز ہےضرورت سے زیادہ یا بلاضرورت کبھی خرچ نہیں کرنا چاہئے۔ابتم پوچھوگے کہ اگر ایک شخص بڑی محنت کرتا ہے اور بہت کچھ کما تا ہے اور اس کی ضرورتیں تو بہت تھوڑ سے سے روبوں میں پوری ہوجاتی ہیں تو وہ باقی روپے کو کیا کرے ۔ سنوقر آن شریف اس کے لئے کیا کہتا ہے تمہیں معلوم ہے کہ دنیا میں لا کھوں آ دمی ایسے ہیں کہ جو بحیارے ایا ہج ہوتے ہیں وہ کام کاج نہیں کر سکتے بہت سے ہیں جو کمز ور ہوتے ہیں وہ کام کریں بھی توا تنانہیں کما سکتے کہجس سے اُن کا اور اُن کی بیوی بچوں کا پیٹ پالا جاسکے، کچھ لوگ بیار ہوجاتے ہیں بعض لوگوں کا ایکسیڈنٹ ہوجا تا ہے۔تم نے سناہے کہ

تلوار لے کر اٹھے۔ یہ بھی جہاد ہوتا ہے، ہم بتا ئیں گے

معلوم ہے نہ کہ اللہ میاں کوتمہارے روپے کی ضرورت نہیں ہے اس نے ساری و نیا بنائی ہے ساری چیزیں اس کی ملکیت ہیں اس کوتوکسی کی مختاجی نہیں ہے۔ جیسے ہم کہتے ہیں اللہ میاں کی راہ میں خرچ کرنا۔ اس کے معنی ہوتے ہیں کہ ان لوگوں کی ضرور توں کو پورا کرنا جو محنت کرنے میں کہ ان لوگوں کی ضرور توں کو پورا کرنا جو محنت کرنے جس سے اُن کی ضرور تیں پوری ہوں بیار ہیں ، کمزور ہیں یا حادثہ ہوگیا ہے ان کی ضرور توں کو پورا کرنے کے لئے

ضرورت مندول کی ضرورتیں پوری کرنے کا جو انتظام کرنا ہے اسے کہتے ہیں نظام ربوبیت ربوبیت قائم کرنا۔ زیادہ سے زیادہ محنت کرنا اوراین ضرورت سے زیادہ جتنا بھی ہواس کوایک جگہ ایک انتظام کے ماتحت اکھٹا کرنا وہاں سے لوگوں کی ضرورتوں کا پورا کرنا۔

جوخرج کیا جاتا ہے اسے کہتے ہیں انفاق فی تبیل اللہ۔
اللہ کی راہ میں خرچ کرنا۔اللہ کی راہ کیا ہوئی۔ دنیا
میں مختا جوں اورغریبوں اور ضرورت مندوں کی ضرورتوں
کو پورا کرنا۔ یا درکھواس کا بیہ مطلب نہیں ہے بیہ موٹے
مسٹنڈ ہے جمیک منگے فقیر آجاتے ہیں اور ڈنڈ ہے لئے
ہوئے دوہائی دیتے ہیں دروازوں پہآ کراس طرح مانگتے
ہیں،ان کونہیں دینا۔

وہ جو کمانے کے قابل نہیں ہیں یا محنت کریں اتنا کما

نہ کیں جس سے ان کی ضرور تیں پوری ہوں ان کودینا ہے یہ ہے اللہ کی راہ میں خرچ کرنالیکن اس کا مطلب پیٹیں که کسی کوجا کرایک پیسه، چار پیسے، دو پیسے، ایک روپید کسی کو دے آئیں اس طرح توکسی کا بھی کا منہیں چلے گا ایسا انتظام کیا جائے جتنا کسی کے پاس اپنی ضرورتوں سے زیادہ ہے وہ ایک جگہ جمع ہوجائے اور جن لوگوں کی ضرورتیں بوری نہیں ہوتیں وہاں سے ان کی ضرورتیں پوری کی جائیں ۔اس طرح سے سیح طریقہ سے اس دولت کوخرچ کرنا اسے کہتے ہیں نظام ربوبیت، ربوبیت کا لفظ س لیا کیامعنی ہوئے ربوبیت کے؟ پرورش کرنا،نشوونما دینا۔نظام کے معنی انتظام کرنا وہ جو انتظام کرنا ہے ضرورت مندول کی ضرورتیں پوری کرنے کا جوانتظام کرنا ہے اسے کہتے ہیں نظام ربوبیت۔ اسلام کیا چاہتا ہے؟ نظام ربوبیت قائم کرنا۔ زیادہ سے زیادہ محنت کرنا اورا پنی ضرورت سے زیادہ جتنا بھی ہواس کو ایک جگہ ایک انتظام کے ماتحت اکھٹا کرنا وہاں سے لوگوں کی ضرورتوں کا پورا کرنا اسی کو حکومت کا نظام کہتے ہیں۔ اسلام کی حکومت کا نظام کیا ہوگا۔ نظام ربوبیت ۔لوگوں کی ضرروتوں کو بورا کرنے کے لئے انتظام کرنا اسے کہتے ہیں نظام ر بو بیت ۔ سمجھ گئے۔

اب بچوتم یہ پوچھو گے کہ ہم نے جوتمہیں بتایا ہے کہ ہم نے جوتمہیں بتایا ہے کہ ہم فرق کو چاہئے اپنی اپنی ضرورت کے مطابق خرج کرنے کا؟ کیا کرے ۔ تو کیا مطلب ہے کم سے کم خرج کرنے کا؟ کیا مطلب ہے میلے کچیلے کپڑے یہن کررہیں زمین پربیٹھیں حجو نیڑیوں میں رہیں؟ نہیں صاف تھرے کپڑے کپٹیں

میز کرسی پربیٹھیں ، اچھا مکان بھی ہونا جا ہے ، اچھا کھانے کوبھی ملنا چاہئے ایسا کھانا ملنا چاہئے جس سے صحت اچھی رہے، برقرار رہے۔ بہسب چیزیں میسر ہوں قرآن کریم

قُلُ مَنْ حَرَّمَ زِيننَةَ اللهِ الَّتِيِّ ٱخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّلْتِ مِنَ الرِّزُقِ الرَّدِيرَ

اللہ نے اپنے بندوں کے لئے زیب وزینت کے لئے جو چیزیں بنائی ہیں وہ کون حرام قرار دے سکتا ہے؟ حرام نہیں ہیں، ان کا استعمال کرنا جاہئے ۔لیکن مطلب سارا یہ ہے کہ نضول خرچی نہیں کرنی چاہئے ۔ اچھی طرح سے رہنا چاہئے۔

بڑی محنت سے کمائی کرنی جاہے کیکن اس کے بعد جنتا زیادہ بیج وہ ان لوگوں کی ضرورت کے لئے دے دینا چاہئے کہ جن کی ضرورتیں ان کی محنت کی کمائی سے پوری نہیں ہوتیں۔ سمجھ لیاتم نے غرض کہ اچھی طرح سے رہنا چاہئے کھانا ایسا چاہئے کہ جس سے صحت قائم رہے، صحت کا قائم رکھنا بڑا ضروری ہے۔ یاد رکھوتہہیں ایک بات بتاتے ہیں قرآن شریف میں ہے کہ ایک دفعہ سی قوم نے اینے نبی سے کہا کہ ہمارے اوپر ایک کمانڈر مقرر کردے، کمانڈ رمقرر کیا توانہوں نے کہا یہ کیسے مقرر کردیا بیتو زیادہ مالدارآ دمی نہیں ہے۔ان سے کہا کہ كماندر بننے كے لئے كيتان بننے كے لئے مالدار ہونا ضروری نہیں ہے۔جس کو کما نڈر بنایا گیا ہے اس میں دو چیزیں بہت اہم ہیں ۔سنوسنو بچووہ کون سی دو چیزیں ہیں جن سے اسے اتنابڑا کمانڈر بنادیا گیا۔

قَالَ إِنَّ اللهَ اصْطَفْعُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْيرِ وَالْجِسْدِ ﴿ 2:247 ) اس كوالله ني بهت علم ديا تھااوراس کے ساتھ اس کی جسمانی طاقت بھی تھی ۔ سمجھاتم نے کن دو چیزوں کی ضرورت ہے؟ علم بھی زیادہ ہواور صحت بھی اچھی ہو۔ یا در کھو بچوجن بچوں کی صحت اچھی نہیں ہوگی وہ کمز وررہ جائیں گےاور دنیا میں ترقی نہیں کرسکیں

علم بھی زیادہ ہو اور صحت بھی اچھی ہو۔ یا در کھو بچو جن بچوں کی صحت اچھی نہیں ہوگی وہ کمزوررہ جائیں گےاور دنیا میں ترقی نہیں کرسکیں گے اس لئے تمہیں اپنی صحت کا برًا خيال ركهنا چاہئے ۔خوب مضبوط جسم ہونا چاہئے، ورزش کرنی چاہئے،سیر کرنی چاہئے ا پنی صحت کا خاص خیال رکھنا چاہئے۔

گے اس لئے تمہیں اپنی صحت کا بڑا خیال رکھنا چاہئے۔ خوب مضبوط جسم ہونا چاہئے ، ورزش کرنی چاہئے ،سیر کرنی چاہئے اپنی صحت کا خاص خیال رکھنا چاہئے۔ بڑی ضروری بات ہے اس لئے کہ علم کے ساتھ صحت کا ہونا، جسمانی طاقت کا ہونا بھی بڑا ضروری ہے۔ سمجھ لیاتم نے! لوبچوآج ذراتمهاراسبق جلدی ختم ہوجائے گا زیادہ وقت ہوگیاتم دیرسے پہنچے تھے بھائی کل سے دیرسے نہآ ناذرا وقت پر آ جانا پھر ہم تہہیں بڑی اچھی اچھی باتیں سنائیں گے۔ بڑی عمدہ باتیں کل کے سبق میں آئیں گی۔اچھا بیٹا السلام عليكم!

## بِسُولِكُ إِلرِّهُ الرَّحِيْدِ

خواجه از برغیاس، فاصل درس نظامی www.azharabbas.com khawaja.azharabbas@gmail.com

# قانون سے استناء

اللہ تعالی نے نوع انسانی کے لیے رزق اور ہدایت کی فراہمی اپنے او پر لی ہے۔(11:1،3:18) اس طرح انسانوں کی طبعی ضروریات بھی پوری ہوتی رہیں، اور انسانیت کی ہدایت بھی ہوتی رہی۔ اس وجہ سے شروع دن سے ہی اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام کی بعث کا سلسلہ جاری کیا اور بعث انبیاء کے اس سلسلہ کو اللہ تعالیٰ نے انسانیت پر ایک احسان فرمایا ہے انبیاء کرام کی بعث کا سلسلہ جاری کیا اور بعث انبیاء کے اس سلسلہ کو اللہ تعالیٰ نے انسانیت پر ایک احسان فرمایا ہے (3:164) ہر نبی کے ساتھ ہدایت کا ایک نظام قائم کرتا تھا۔ ہر نبی اس آئین و دستور کے مطابق ایک نظام قائم کرتا تھا۔ نبی کے انتقال کے بعد اس کی وحی میں آمیزش ہوجاتی تھی، اور وہ نظام درہم برہم ہوجاتا تھا تو ایک نیا نبی اپنی وحی کے ساتھ مبعوث ہوتا تھا اور اس طرح اللہ تعالیٰ، اپنی وحی منز وشکل میں پھرعطا کر دیتا تھا۔ شروع میں معاشر سے سادہ ہوتے تھے۔ اس

لئے اس نبی کی وحی میں اصول وجزئیات دونوں ہوتی تھیں۔جوں جو معاشرے ترقی کرتے گئے اصول زیادہ ہوتی گئیں۔جب انسانیت بالغ ہوتی گئیں۔جب انسانیت بالغ ہوگئ تو وہ کتاب عطا کی گئی جس میں اصول زیادہ تھے اور جزئیات ہرز مانہ کے معاشرے کے لیے چھوڑ دی گئیں، کہ ہرمعاشرہ اپنی ضروریات کے مطابق جزئیات مقرر کرتا چلا جائے۔

سے انبیاء کرامٌ صرف زبانی وعظ وتقریر نہیں کرتے تھے وَ آنْزَلَ مَعَهُمُ الْکِتْبَ بِالْحَقِّ (2:213) انہیں ضابطہ قانون دیا جاتا تھا جوحق پر مبنی ہوتا تھا۔ حکومتیں وہ بھی ہوتی ہیں جن میں انسانوں کا وضع کردہ قانون جاری ہوتا ہے۔ لیکن اس حکومت میں وہ قانون رائج ہوتا تھا جوحق پر مبنی

آخروہ کیا وجہ ہے کہ عقل انسانی (ضمیر) خیر وشر (سید می راہ اور گراہی) میں امتیاز نہیں کرسکتی قرآنِ کریم نے یہ ایک چیننی دیا ہے اور اس کا میچینی برقرار ہے ارشاد ہوتا ہے۔ وَعَلَمَی اَنْ تَکُرَهُوْ اَ شَیْئًا وَّهُوَ خَیْرٌ لَّکُمْ وَ وَعَلَمی اَنْ تَکُرَهُوْ اَ شَیْئًا وَّهُوَ خَیْرٌ لَّکُمْ وَ وَاللّٰهُ یَعْلَمُ وَعَلَی اَنْ تُعِدُّوْ اَ شَیْئًا وَهُو فَیْرٌ لَّکُمْ وَ وَاللّٰهُ یَعْلَمُ وَعَلَی اَنْ تُعِدُّوْ اَ شَیْئًا وَهُو شَرٌ لَّکُمْ وَاللّٰهُ یَعْلَمُ وَاللّٰهُ یَعْلَمُ وَاللّٰهُ یَعْلَمُ وَاللّٰهُ یَعْلَمُ وَاللّٰهُ یَعْلَمُ وَاللّٰهُ یَعْلَمُ ایسا ہوتا ہے کہتم جس چیز کو بیند کرتے ہواور اسی میں تمہاری ہواور خدا جانتا ہے اور تم نہیں ہو، اس میں تمہاری برائی ہواور خدا جانتا ہے اور تم نہیں جانتے۔

ہوتا تھا۔لِیکٹ گھر بیئن النّایس فیٹمااختا کُفؤا فیٹھ وَمَااخَتا کَفَ فِیْہِ (2:213)وہ کتاب لوگوں کے درمیان حق کے ساتھ فیصلہ کرتی تھی۔اللّٰہ تعالیٰ نے انسانوں کوخود قانون سازی کی اجازت نہیں دی ہے بلکہ ہمیشہ ہر حکومت میں اللّٰہ تعالیٰ کے عطا

کردہ قوانین انبیاء کرامؓ نے جاری فرمائے۔

سورة الحديد ميں ارشادِ عالى ہے لَقَانَ اَرْسَلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَیّائْتِ وَآنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْکِتٰبَ وَالْمِیْزَانَ لِیَقُوْمَ النَّاسُ بِالْبَیّائِتِ فَی اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

سوره مائده میں ارشاد ہے۔ إِنَّا ٱنْوَلْنَا التَّوْرْنَة فِيْهَا هُلَى وَّنُوَرٌ ۚ يَحُكُمُ بِهَا النَّبِيُّوْنَ الَّذِيْنَ ٱسْلَمُوْا لِلَّذِيْنَ هَادُوْا (5:44) ترجمہ: بے شک ہم نے تورات اتاری جس میں ہدایت اور روشنی ہے اس کے مطابق خدا کے فر ما نبر دارا نبیاءً

ربانی علاء وفقہاء یہود کے معاملات کے فیصلے کرتے تھے۔اس مقام پر تورات کی منزلت اور رفعت شان بیان کی گئی ہے کہاس تورات کے سچے اور مخلص حاملین کی بیروش رہی ہے کہاللہ کے فر مانبردار نبی اس کے قوانین واحکام کے مطابق معاملات اور مقدمات کے فیصلے کرتے رہے تھے۔ اس آیت میں جو بیجے گئے کا لفظ آیا ہے اس سے یہ بات بخو بی واضح ہوجاتی اس آیت میں جو بیجے گئے کا لفظ آیا ہے اس سے یہ بات بخو بی واضح ہوجاتی

اسلامی مملکت کا آئین قرآنِ کریم ہوتا ہے۔ حضور مُنالِیْظِ کے دور میں یہی آئین تھا اور حضور مُنالِیْظِ اس آئین کے مطابق فیصلے فرماتے تھے۔

ہے کہ کتاب اللہ کا اصل مقصدیہ ہے کہ وہ زندگی کے معاملات اور تنازعات میں امروحکم اور فیصلہ وقضا کا ذریعہ بے اور تمام سیاسی وقانونی معاملات اس کے احکامات کے مطابق طے پائیں کیکن اگر اس کتاب کے مطابق زندگی کے مسائل کا فیصلہ نہ ہو، تو نہ صرف یہ کہ اس کتاب کا کوئی تعلق باقی نہیں رہتا بلکہ اگر اس کے احکام کے خلاف احکام بنائے جائیں تو یہ اللہ کی کتاب کے ساتھ مذاتی ہے اور اس کی بے حد بے عزتی ہے۔

جس طرح تمام سابقه انبياء كرام كوقانون سازى كاحق نهيس تقااور وه الله كى كتاب عے مطابق فيصلے كرتے ہے۔ اسى طرح حضور عَلَيْهِمْ كُومَى قانون سازى كى اجازت نهيس تقى اور آپ كوبھى يہى علم ہوا كه فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِيمَا ٱنْزَلَ اللهُ طرح حضور عَلَيْهِمْ كوبھى قانون سازى كى اجازت نهيس تقى اور آپ كوبھى يہى علم ہوا كه فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ وَبَاره و يا كيا كه وَاَنِ اللهُ 5:48) ترجمہ: جواللہ نے اتارا ہے تو آپ بھى اس كے مطابق فيصله كريں۔ حضور عَلَيْهِمْ كوبهى عَلَى مواران كى خواہشات پر نه الحكُمْ بَيْنَهُمْ مِهَا ٱنْزَلَ اللهُ وَلَا تَتَّبِعُ اَهُو آءَهُمْ (5:49) ترجمہ: ميرايه كام نهيں كه اس چلو۔ خود حضور عَلَيْهُمْ كا پنا قول گرامى تقاماً يَكُونُ لِيَّ آنُ اُبَدِّلَهُ مِنْ يَلْقَا كِي نَفْسِى ، (10:15) ترجمہ: ميرايه كام نهيں كه اس في قانون ) كوا پن طرف سے بدل دوں۔

ہم نے یہ پانچ آیاتِ کر بمات یہ بات ثابت کرنے کے لئے تحریر کی ہیں کہ قر آنِ کریم انسانوں کوحتی کہ خودرسولوں کو بمع حضور ﷺ کے قانون سازی کی اجازت نہیں دیتالیکن یہ بات بھی غور کرنے کی ہے کہ آخروہ کیا وجہ ہے کہ عقل انسانی خیروشرمیں امتیاز نہیں کرسکتی قر آنِ کریم نے بیا یک چیلنج دیا ہے اور اس کا پیشنج برقر ارہے ارشاد ہوتا ہے۔ وَعَلَمَی اَنْ تَکُرَ هُوْا شَيْئًا وَّهُوَخَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَنْ تُعِبُّوا شَيْئًا وَهُوَشَرٌّ لَّكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ وَانْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ 2:216 ) ترجمه: بهل اللهُ يَعْلَمُ وَانْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ 2:216 ) ترجمه: بهل الله وَاللهُ يَعْلَمُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ وَاللهُ عَلَمُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ

یہ بات کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو قانون سازی کا حق کیوں نہیں دیا اس کی دوسری وجہسورہ ما کدہ میں بیان فرمائی گئ ہے وَمَنْ لَّهُ یَخْکُهُ بِمَاۤ ٱنْزَلَ اللهُ فَاُولِیِكَ هُمُه الْكٰفِرُونَ۞(5:44) ترجمہ: جو ماانزل اللہ کے مطابق فیصلے نہ کرے وہ

غیر اسلامی معاشروں کے متعلق فرمایا ان کے ہاں ایک تو عام مجرم ہوتے ہیں، ایک اکابر مجرمین ہوتے ہیں، ایک اکابر مجرمین ہوتے ہیں یعنی مجرموں کے سرغنے یعنی بڑے بڑے مجرم لیتہ کُرُوْا فِیْهَا ﴿ پُکُرُوا فِیْهَا ﴿ پُکُرُ اینِ اللّٰ اللّٰ مَرْین بن کر ان کو دکھائی دیتے ہیں۔ لَیْسَ بِخَارِجِ مِنْهَا ﴿ (122 ) وہ اس

ہوں کا فرہے۔ اس سے اگلی آیات میں انہیں ظالم اور فاسق کہا گیاہے۔
قرآنِ کریم کے مطابق انسانوں کے وضع کردہ قوانین کفر،ظلم، اور
فسق پر بہنی ہوتے ہیں جب بھی کوئی انسان کوئی قانون بنا تا ہے اس
میں کفر،ظلم اورفسق پایا جاتا ہے۔ محترم المقام جناب مولانا مودودی
مرحوم نے ان آیات کی عقلی توجیہہ کی ہے جو بہت عمدہ ہے۔ آپ اس
توجیہہ کو ملاحظہ فرمائیں۔ یہ اقتباس ذرا لمباہے ہم اس کے لئے
معذرت خواہ ہیں۔ لیکن بہت توجہ کے قابل ہے۔

'' یہاں اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کے حق میں جو خدا کے

نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں تین تکم ثابت کئے ہیں۔ایک بید کہ وہ کا فرہیں۔ دوسرے بید کہ وہ فالم ہیں۔ تیسرے بید کہ وہ فاسق ہیں۔اس کا صاف مطلب بیہ ہے کہ جوانسان خدا کے تھم اوراس کے نازل کردہ قانون کو چھوڑ کراپنے یا دوسرے انسانوں کے بنائے ہوئے قوانین پر فیصلہ کرتا ہے۔ وہ دراصل تین بڑے جرائم کا ارتقاب کرتا ہے۔اوّلاً اس کا یغلی تھم خداوندی کے افکار کا ہم معنی ہے اور یہ ففر ہے۔ ثانیاً اس کا یغلی عدل وانصاف کے خلاف ہے کیونکہ ٹھیک ٹھیک عدل کے مطابق جو تھم ہوسکتا تھا وہ تو خدانے دے کا یہ تعلی عدل وانصاف کے خلاف ہے کیونکہ ٹھیک ٹھیک عدل کے مطابق جو تھم ہوسکتا تھا وہ تو خدانے دے دیا تھا۔ اس نے جب خدا کے تھم سے ہٹ کر فیصلہ کیا توظم کیا۔ تیسرے بیکہ بندہ ہونے کے با وجود جب اس نے اپنے مالک کے قانون سے منحرف ہوکر اپنایا کسی دوسرے کا قانون نا فذکیا تو در حقیقت بندگی کے دائر سے باہر قدم نکالا ، اور یہی فسق ہے۔ یہ گفراور ظلم ، اور فسق اپنی نوعیت کے اعتبار سے لاز ما آنحراف از حکم خداوندی کی عین حقیقت میں داخل ہوگیا۔''

قر آنِ کریم انسانوں کے وضع کردہ قوانین کوسنرنہیں کرتاوہ اس قانون کو recognize بہیں کرتا۔ جب وہ تھم دیتا ہے کہ اغیلاُ اُنسٹھ وَاَنْ مِن کے مطابق عدل کیا ہے کہ اِنٹر تعالیٰ کے قوانین کے مطابق عدل کیا جائے۔قر آنِ کریم ایسی حکومت کے قیام کو ہر شخص پرفرض قرار دیتا ہے جس میں اللہ تعالیٰ کے قوانین کے مطابق عدل کیا

جائے۔قرآنِ کریم کے مطابق نہ صرف اقامت دین فرض ہے بلکہ غیر اسلامی نظام میں زندگی بسر کرنا جرم ہے (6:123) ہماراایک مضمون موقر رسالہ طلوع اسلام میں طبع ہواتھا ہم نے اقامت دین کی فرضیت کے تعلق اس میں تحریر کیا تھا:

ہ ہوں ہوں حور سالہ سون حور آئن کریم کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کردہ واحد بھمل اور آخری ضابطہ کھیات خیال کرے۔ ہر مومن کا فرض ہے کہ وہ اس دنیا میں نظام الہی کے قیام کے لیے پوری پوری کوشش کرے۔ وہ جس ملک اور مقام میں بھی موجود ہو۔ وہ بیں اس جدو جہد کوشروع کردے۔ کیونکہ نظام الہی کی خاص مقام یا کسی خاص دور سے مختص نہیں اس کی پوری پوری ہو۔ وہ بیں اس جدو جہد کوشروع کردے۔ کیونکہ نظام الہی کسی خاص مقام یا کسی خاص دور سے مختص نہیں اس کی پوری پوری کوشش کہی ہو کہ تمام نظام ہائے باطل کو اکھیٹر کر چھینک دے اور اللہ کی زمین پر صرف اور صرف اللہ کے قانون اور نظام کو جاری کردے۔ اس لئے کہ اس نظام ہائے باطل کو اکھیٹر کر چھینک دے اور اللہ کی زمین پر صرف اور صول کی اطاعت کرنا چاہتے ہوں اُن کے لیے از بسکہ ضروری ہے کہ ان کا دیا ہوا نظام جاری کریں جولوگ اللہ ورسول کے نظام کے علاوہ کسی بھی نظام کے تحت زندگی بسر کرنے پر رضامند ہوں ، وہ اللہ ورسول کے باغی اور نافر مان ہیں۔ خواہ وہ کتنے ہی نماز وروزہ کے پابند ہوں غیر اسلامی نظام میں جس قدر رزق حاصل ہوتا ہے وہ قطعاً حرام ہوتا ہے ، اور اس رزق میں زندگی بسر کرنا جرم ہے دور وی کی اسلامی نظام میں جس قدر رزق حاصل ہوتا ہے وہ قطعاً حرام ہوتا ہے ، اور اس رزق علی ایک تقمہ حوال چاہتا ہے۔ اس موضوع پر کا ایک ایک لقمہ حرام ہے۔ موقر رسالہ تر جمان القرآن بابت دسمبر 2011ء میں ایک مضمون ا قامتِ دین فرض ہے 'طبع ہوا کا ایک ایک لقمہ حرام ہے ۔ موقر رسالہ تر جمان القرآن بابت دسمبر 2011ء میں ایک مضمون اقامتے وہ بین فرض ہے 'طبع ہوا اس کے تین اقتباسات پیش خدمت عالی ہیں۔

''ا قامتِ دین تمام فقہائے اسلام کے نزدیک متفقہ اور مسلمہ فریضہ ہے۔ اس میں اختلاف اور تفرقہ حرام ہے۔ جس طرح دین کی تبلیغ ہماری ذمہ داری ہے۔ یہ ذمہ داریاں ہم نے ازخود نہیں لیں بلکہ ربّ کا نئات جس نے ہمیں عدم سے وجود بخشاوہ ہمارا مالک وقیقی ولی ہے۔ وہی اس کاحق رکھتا ہے کہ وہ انسانی پیدائش کا مقصد بتائے اور اس کے لیے ضابطہ وقانون بتائے۔ اس نے ہمیں انبیاءً کا وارث قرار دیا ہے۔ اس نے انبیاءً کی بعثت کا مقصد اقامت دین قرار دیا ہے۔ حضور شکھیا کے بعد ایس کے سیر دکیا گیا ہے۔ اس طرح ازخود اقامتِ دین ہماری زندگی کا بعد ایس کے بعد بیضروری ہے کہ ہم اپنے مقصد زندگی کا سیحے شعور حاصل کریں اور اس کے مقصد بن جا تا ہے۔ مقصد زندگی قرار دینے کے بعد بیم وری ہے کہ ہم اپنے مقصد زندگی کا سیحے شعور حاصل کریں اور اس کے مطابق اپنے اندر مطلوبہ اخلاق ، اوصاف اور استعداد پیدا کریں۔''

2۔ایسے تمام نصوص قرآنی سے بطورِ اقتضا، اسلامی حکومت کے قیام کی فرضیت ثابت ہوتی ہے اور مسلم معاشرے کے تمام افراد پر اسلامی حکومت قائم کرنے کی کوشش کرنا بحد استطاعت فرض ہے اور استطاعت کے باوجود اسلامی حکومت قائم کرنے کی کوشش نہ کرناویسے ہی گناہ ہے جیسے صاحبِ استطاعت مسلمان پر روزہ، نماز، زکوۃ، تج، فرض ہے اور ان فرائض کو ترک کرناعا قبت کو ہر باد کرنا ہے۔

3۔ حکومت اگراللہ کے قانون پر مبنی ہے اور اس کا حکم جاری کرتی ہے، تو اس کی اطاعت فرض ہے اور اگرایسی حکومت نہیں ہے تو اس کی اطاعت جرم ہے۔ ان چارا قتباسات سے آپ کوا قامتِ دین کی فرضیت کاانداز ہ ہو گیا ہوگا۔

سورۃ الانعام میں ارشادِ عالی ہے و گذاک جَعَلْنَا فِی گُلِّ قَرْیَةِ آکٰبِرَ مُجْدِ مِیْهَا لِیَهٔ کُرُوْا فِیْهَا ﴿ وَمَا یَمُکُرُوْنَ إِلَّا فِیْهَا لِیَهٔ کُرُوْنَ اِلَّا فِیْهَا لِیَهٔ کُرُوْنَ اِلَّا مِیْ الله مِنْ الله مِن الله مِنْ الله مِ

اسلامی مملکت مقصود بالذات نہیں ہوتی اس کے احکامات کی اطاعت سے تزکیہ نفس ہوتا ہے(2:286) سردار کہتا ہے۔ان غیر اسلامی معاشروں کے متعلق فرمایا ان کے ہاں ایک تو عام مجرم ہوتے ہیں، ایک اکابر مجر مین ہوتے ہیں یعنی مجرموں کے سرغنے یعنی بڑے بڑے مجرم لیکٹ گڑوا فیٹھا ﴿ پھراپنے اعمال مزین بن کر ان کو دکھائی دیتے ہیں۔لیٹس بِعَادِج مِیّنَهُا ﴿ اللّٰهُ اللّٰ کُورِی اللّٰ کُورِی اللّٰ مرتبہ وزیر یا وزیراعظم بن گئے تواس کری کوچھوڑنے کو تیار نہیں ہوتے۔

اسلامی مملکت کا آئین قرآنِ کریم ہوتا ہے۔حضور ﷺ کے دور میں یہی آئین تھا اور حضور ﷺ اس آئین کے مطابق انسانوں فیصلے فرماتے تھے۔انسانوں کے بنائے ہوئے آئین غیر اسلامی مملکت میں جاری ہوتے ہیں۔قرآن کے مطابق انسانوں کے بنائے ہوئے آئین کی ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک آرٹیکل گفرظم اور فسق پر بہنی ہوتا ہے۔اس آئین کے متعلق قرآن فرما تا ہے مقاند آل الله ہے ہا ہوئی سندنہیں اتاری۔ہم خود ہی اپنے نظام بناتے ہیں۔ پھر صدگزر نے کے بعد وہ ہمارے نزدیک مقدس بن جاتا ہے۔لیکن حقیقت میں وہ مقدس نہیں ہوتا انسان، بناتے ہیں۔ پھر عرصہ گزر نے کے بعد وہ ہمارے نزدیک مقدس بن جاتا ہے۔لیکن حقیقت میں وہ مقدس نہیں ہوتا انسان، نہیں ہولکی وکی چیز دوسرے انسان کے لیے مقدس نہیں ہولکی وکی چیز دوسرے انسان کے لیے مقدس نہیں ہولکی۔ آئی الله ہوگی کوئی چیز کی قدر ومز رائے انسان کے لیے مقدس نہیں ہولکی۔ قرآنِ کریم نے یہ بات واضح فرمادی کہ کسی چیز کی قدر ومز رائت کے پر کھنے کا حجے معیار وہ سند ہے جو منزل من اللہ ہے۔ ہر شے کو میز انِ خداوندی میں رکھنا ضروری ہے۔ دلیل اور ججت اس آسمان کے نیجے معیار وہ سند ہے جو منزل من اللہ ہو۔ ہر شے کو میز انِ خداوندی میں رکھنا ضروری ہے۔ دلیل اور ججت اس آسمان کے نیجے مقدت ایک ہی ہوئی کا اللہ جو اللہ نے نازل کی۔

غیر اسلامی نظام اور انسانوں کے وضع کردہ آئین اور اس نظام کے اکابرین کی جواصل حقیقت ہے وہ آپ کے سامنے پیش کردی گئی ہے۔ اس کے بعد اس آئین سے استثناء کے متعلق معلوم کرنا ایک مضحکہ خیز بات ہے۔ ایک نظام ہی باطل ہے۔ دوسر سے معصیت اللی پر قائم ہے۔ اس میں استثناء حاصل کرنا بھی باطل ہے۔ حرام کی کمائی کا ایک ایک لقمہ حرام ہوتا ہے۔ البتہ اسلامی آئین یعنی قر آنِ کریم کے مطابق کسی شخص کو قانون سے استثناء حاصل نہیں ہوسکتا۔ اسلامی مملکت میں سب سے بڑا

مرتبہ اور مقام حضور ﷺ کا ہے۔حضور نے اپنی ذمہ داری کے متعلق فر ما یا :اِنْ آتَیْبِ کُرالَّا مَا یُوْ تِنی اِنْ ا میں توان ہی احکام کی پیروی کرتا ہوں جومیری طرف وحی کیا جاتا ہے ایک اور مقام پرارشاد عالی ہے اِنْ آتَیْبِ کُرالَّا مَا یُوْ تَنی اِنَیَّ اَنِیْ اَنْ اَحْافُ اِنْ عَصَیْتُ دَیِّیْ عَنَا اِب یَوْمِرِ عَظِیْمِ ہِ ﴿ 10:15 ) میں توان ہی احکام کی ہمسری کرتا ہُوں جومیری طرف وحی کئے جاتے ہیں، مجھے اندیشہ ہے بڑے دن کے عذاب کا اگر میں اپنے پروردگار کی نافر مانی کروں۔

اصل یہ ہے کہ اسلامی مملکت مقصود بالذات نہیں ہوتی اس کے احکامات کی اطاعت سے تزکیفس ہوتا ہے (2:286) صفاتِ خداوندی کا یہ تقاضہ ہے کہ ان پر عمل کیا جائے اور معاشرہ میں ان کوزیادہ سے زیادہ فروغ دیا جائے اللہ تعالی رہ ہے۔

کا نکات اور کا نکات میں رہنے والے ہر فرد کی رہو بیت کرتا ہے اس کی اس صفت کا یہ تقاضہ ہے کہ اس کی اس صفت کو خوب فروغ دیا جائے۔ اس نے انسان کو پیدا ہی اس لئے کیا کہ اس کی صفات پر عمل کیا جائے ۔ اسلامی مملکت کے قیام کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ اسلامی مملکت صفاتِ خداوندی کو رائے کرتی ہے۔ اس وقت ہم اللہ تعالی اور اس کی صفات عالیہ پر صرف ایمان لائے ہوئے ہیں۔ اسلامی مملکت اس کوعملاً جاری کرتی ہے وہ صفات اسلامی مملکت کو چاروں طرف سے گھیر لیتی ہیں۔ اس طرح یہ معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی اپنی صفات کے ساتھ اس دنیا میں جاوہ صفات اسلامی مملکت کو چاروں طرف سے گھیر لیتی ہیں۔ اس طرح یہ معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی اپنی صفات کے ساتھ اس دنیا میں جاوہ گر ہوگیا ہے۔ اور زمیں اللہ تعالی کے نور سے حکیلئے تی ہے۔ اسلامی مملکت کے حکام کو اللہ تعالی نے حاملین عرش اللہی کہا ہا ہا تا ہے لیکن جب انسانی دنیا میں صکومتِ خداوندی قائم ہوتی ہے تو جو پر وگرام کے مطابق سرگرم عمل رہے ہیں، اُنہیں ملائکہ کہا جا تا ہے لیکن جب انسانی دنیا میں صکومتِ خداوندی قائم ہوتی ہے تو جو کو گرام کے مطابق سرگرم عمل رہے ہیں، اُنہیں ملائکہ کہا جا تا ہے لیکن جب انسانی دنیا میں صکومتِ خداوندی قائم ہوتی ہے تو جو کو گرام کے مطابق می واستحکام کے ذمہ دار ہوتے ہیں وہ حاملین عرش اللی ہوں گے (32:35)۔

حضرت شیخ الہند کے ترجمہ پر فوائد میں حضرت مولا ناشبیر احمد عثانی مرحوم نے تحریر فرمایا ''اس دنیا کا سارا نظام ہی ایسا رکھا گیا ہے کہ بندوں کو خیر وشر کے اکتساب میں مجبور محض نہ بنایا جائے۔اگر صرف خیر کے اختیار پر سب کو مجبور کر دیا جاتا تو تخلیق عالم کی حکمت و مصلحت پوری نہ ہوتی اور دی تعالیٰ کی بہت ہی صفات ایسی رہ جاتیں کہ ان کے ظہور کے لیے کوئی محل نہ ماتا مثلاً عفو، عفور ملیم منتقم ،الشدید، قائم بالقسط ، مالک بوم الدین وغیرہ حالا نکہ عالم کے پیدا کرنے سے غرض ہی ہیہ ہے کہ اس کی متام صفات کا مظاہرہ ہو۔کوئی مذہب یا کوئی انسان جو خدا کو فاعل مختار مانتا ہے انجام کاراس کے سواکوئی دوسری غرض نہیں بتا سکتا ۔لیت بلؤ گخه آئے گئم آئے تسن عملاً د (67:2) مولانا نے یہ بڑی درست بات تحریر فرمائی ہے۔

صفاتِ خداوندی کوعملاً ظہور میں لانے کے لیے اسلامی نظام کا قائم کرنا ہر شخص پر فرض ہے اور اسی سے اس کی پیدائش کا جواز پیدا ہوتا ہے اور اسی طرح ہرانسان صفاتِ خداوندی کوجگہ بہ جگہ موقع بہ موقع ظہور میں لاکر،اس کا کنات کوآ گے سے آگے لیے جاتا ہے، اور اپنی زندگی کا مقصد پورا کرتا ہے۔ اس پورے مل میں پرستش کی کوئی گنجائش باقی نہیں رہتی بلکہ صفاتِ خداوندی پراجتاعی طور پڑمل کرنے سے میکا کنات اگلے مرحلہ میں داخل ہوجاتی ہے، جہاں زندگی مزید ترقی کرتی چلی جائے

ماہنامہ طکونے لِل

بِمُ اللَّهِ إِلْحَهْزَ الرَّحِيْءِ

(گذشتہ سے پیوستہ)

دوقو می نظر ریر پاکستان والی اِسلامیمملکت میں اِنسانی ذات کاارتقاء

بابنبر:3

حیوان کی احساسی جبلی زندگی سے عِلم وآ زادیِ اِرادہ کی پیکرِ اِنسانی ذات میں ارتقاء

علم نفسیات کی روسے اِنسانی جِبلتوں پر مبنی اِنسان کی طبیعی یا حیوانی حیات:

علم نفسیات کی جبلت (خواہش)، عادت اور بیجان (احساسی پہلو) سے آگاہی کی بحث میں نفسیات کے ماہرین نے انسان کی طبعی یا حیوانی حیات کا نقشہ پیش کیا ہے۔ اِس میں علم نفسیات کی روسے شخصیت کا تعین داخلی کیفیتوں سے ابتدا کرتا ہے۔ یہ طریقہ، انسان کو جبلتوں عادتوں اور احساسات کا نظام سمجھتا ہے جو انسان کو حوائج ، محرکات اور خواہشات کے مربوط نظام میں باندھتا ہے اور ہمیں ماحول کے مطالعہ، استعال اور تسخیر پر مجبور کرتا ہے۔ شخصیت کا بینقشہ انسان کی حیوانی زندگی بسر کرنے پر مشتمل ہے۔ جن میں کردار کو جبلی، الشعور کی اور غیر ارادی، میکائی، انداز میں اپنایا جاتا ہے۔ اس نقشہ میں انسان کے عقلی پہلو پر نہیں، بلکہ احساسی پہلوکی وضاحت ملتی ہے جن میں کئی جبلتیں اشیاء یا نصورات کے گردمنظم شکل میں جمع ہوکر کواطف کی شکل اختیار کر لیتی ہیں۔ حبیبا کہ ہم ابھی دیکھ چکے ہیں کہ جبلتِ، عاطفہ عشق میں کئی جبلتیں کارفر ما ہیں، جن میں مادری پرری تحریک، ہوئر، جن میں گئی جبلتیں کارفر ما ہیں، جن میں مادری پرری تحریک، ہوئر سے منظم طریقے پروابستگی شامل ہوگی۔

اس ضمن میں بنیادی طور پر نباتات کی ضروریات کے لیے احتیاج کا لفظ استعال ہوتا ہے، جانوروں کے لیے اشتہا کا اور انسانوں کے لیے خواہش اور جذبات کا لفظ استعال ہوتا ہے۔ نباتات میں صرف احتیاجات ہوتی ہیں۔ اُنہیں رجان اور غایت دونوں کا شعور نہیں ہوتا۔ جانوروں میں احتیاجات اور اشتہا ، دونوں موجود ہوتے ہیں اور رجان کا شعور کا احساس بھی کسی قدر ہوتا ہے لیکن انہیں غایت کاعلم نہیں ہوتا۔ انسانوں میں احتیاجات ، اشتہا اور خواہشات بینوں ہی موجود ہوتی ہیں اور انسانی خواہش میں رجان اور غایت دونوں کے متعلق شعور ہوتا ہے۔ وہ خواہشات پوری کرنے کے ذرائع کے حوالہ سے جائز اور درست کی تمیز بھی رکھتا ہے۔ اس بنا پر پروفیسر میکینزی انسانی خواہش اور حیوانی اشتہا کے ذریعے انسان کے اندر انسانی اور

حیوانی تقاضوں میں مندرجہذیل فرق بیان کرتاہے۔

1 ۔اشتہامیں غایت کاشعور نہیں ہوتا، جذبات یا خواہش میں غایتی شعور کا ہونا ضروری ہے۔اس غایت کو حصولِ خیر کا ضروری ذریعیہ مجھاجا تا ہے۔

2۔اشتہاجبلی اور فطری میلانات کا نام ہے،جذبات یا خواہش عقلی اوراکتسابی شے ہوتی ہے۔

3۔ اگرخواہش پایت کھیل کو پہنچ جائے تولذت کا موجب بنتی ہے اورا گرپوری نہ ہو سکے تو وہ الم کا باعث ہمیکن خواہش میں انسان کے لیےلذت والم اتنی اہم نہیں جتنی جانوروں کی اشتہا میں ہے۔ علم نفسیات کا موقف ہے کہ بیعقل وخرد سے کام نہ کرنے والی اشتہا کے تحت طبیعی حیوانی زندگی جبر کے تحت گزاری جاتی ہے، جسے علم کے میدان میں تین گوشوں سے ظاہر کیا جاتا ہے۔

جر کے تحت طبیعی/حیوانی زندگی گزارنے کے تین موقف ہیں۔

1 طبعی یا حیوانی زندگی کاعِلم الحیات کا موقف

2 طبعي ياحيواني زندگي كاعِلْمُ الانسان كاموقف

3 طبعی یا حیوانی زندگی کاعلم النفسیات کا موقف

1 علم الحیات کی رو سے انسانی عادات و خصائل کے نقوش بچے کونفسیاتی طور پرنہیں ملتے بلکہ جس طرح ایک بچہ ماد ہِ تولید کی وساطت سے اپنی رنگت و خدو خال، ماں باپ سے وراثت میں لیتا ہے اسی طرح اسے مادی طور پر ایسے اجزاء وراثت میں ملتے ہیں جنہیں جینز کہا جاتا ہے اور جن سے اس کا مزاج ترتیب یا تاہے۔

اس نظریه میں اب ذراسی تبدیلی کی گئی ہے جس کی روسے کہا جاتا ہے کہ بدا جزاء تولیدی در حقیقت خام مسالہ ہوتے ہیں۔اس سلسلہ پر ماحول کا بھی اثر ہوتا ہے۔ یعنی بچہ کا مزاج مرکب ہوتا ہے وراثتی مسالہ اور ماحول کے اثرات کا سب پچھے میکا نکی طور پر ہوتا ہے۔

اس بارے میں ایک مکتبِ فکر کا خیال ہے کہ وراثت کے نقوش انمٹ ہوتے ہیں ، جبکہ دوسرا گروہ کہتا ہے کہ نہیں۔ان نقوش کو ماحول کی تبدیلی سے بدلا جاسکتا ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ ماحول اور وراثت کے نقوش اور خصوصیات میں کوئی امتیاز نہیں ہوتا۔انسان کی ہرایک عادت اور خصوصیت مرتب کرنے میں وراثت اور ماحول دونوں کا حصہ ہوتا ہے۔

2 علم الانسان کی روسے انسانی بچے کے ذہنی نقوش ، معتقدات اور تصورات انفرادی چیز نہیں ہیں بلکہ وہ نسلی ہوتے ہیں۔ ہر فردکسی نہکسی نسل سے تعلق رکھتا ہے جس کی ابتداء قبائل سے ہوتی ہے نسلی معتقدات اور تصورات وراثت کے ذریعہ سے ایک نسل سے دوسری نسل کو منتقل ہوتے رہتے ہیں اور اِنہی کے مجموعی تاثرات کا نام ایک فرد کے ذاتی خصائص اور رجانات ہوتے ہیں۔

3 علم نفسیات میں نظرید کرداریت کا بھی اپنا ایک موقف ہے جس کا امام ڈاکٹرواٹس ہے۔اُس نے اپنی تحقیقات کے

بعداس نتیجہ کا اعلان کیا کہ جسے ہم نفسِ انسانی کا فیصلہ کہتے ہیں ، وہ در حقیقت آزاد فیصلہ نہیں ہوتا بلکہ وہ مجموعی نتیجہ ہوتا ہے ، ان تمام محرکات کا جو بچے کے (نفس) ذہن پر اثر انداز ہوتے رہتے ہیں۔ اِنہی محرکات سے نفسِ انسانی کی عادات اور خصائل مرتب ہوتے ہیں اور یہ عادات و خصائل نسلاً بعد نسل بطور وراثت منتقل ہوتے ہوئے غیر شعوری طور پر مسلمات یا معتقدات کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ بنابریں جس چیز کو نفسِ انسانی کا فیصلہ کہا جاتا ہے وہ در حقیقت فیصلہ نہیں ہوتا بلکہ ان ہی محرکات کا طبیعی نتیجہ ہوتا ہے۔

جب بھی جبلی میلانات اپنی جبلتوں سے متاثر اور مشتعل ہوکر زیادہ فعال ہونے کے مُرتکب ہوتے ہیں، تو اُن کے احساسات کی تبدیلی کونفسیات میں ہیجان کا نام دیا جاتا ہے۔ لہذا یہاں ہیجان کا علم نفسیات کی روسے مختصر جائزہ پیش جاتا ہے جبلتوں سے مشتعل اِنسان کی ہیجانی زندگی میں کیفیت:

جدید حکمائے نفسیات ہیجان کو جبلت کا احساسی (Feelings) پہلو کہتے ہیں۔اس کا مطلب ہے کہ ہیجان جبلت ہی کے مشتعل ہونے پر معرض وجود میں آتا ہے۔ چنانچہ ہر ہیجان کی بنیاد جبلی ہوتی ہے۔ اس لیے انھوں نے ہر جبلت کے بالمقابل مشتعل ہونے پر ہیجان کو درج ذیل بدلتی حالتوں سے واضح کیا ہے۔

1۔جبلت فرار سے مشتعل حالتِ ہیجان خوف میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

2۔جبلتِ تنفر سے مشتعل حالتِ ہیجان کراہت میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

3۔جبلت تجسس سے مشتعل حالتِ ہیجان حیرت میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

4۔جبلت نزاع پیندی سے مشتعل حالتِ ہیجان عُصہ میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

5۔جبلت خودادعائی اور تحقیر نفسی سے مشتعل حالتِ ہیجان احساسِ برتری میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

6۔والدینی جبلتِ ترحم سے مشتعل حالتِ ہیجان احساسِ کمتری میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

7۔جبلت جنس سے شنعل حالت ہیجان شہوت میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

ان تبدیلیوں کی حالت سے واضح ہوتا ہے کہ جبلت ذہن کا ایک مستقل رجحان ہے مگر ہیجان ایک عارضی کیفیت ہے۔ اس سے مرادعضوے کی الیمی برا بیجنتہ کیفیت ہوتی ہے، جس میں خود اختیاری نظام عصبی (غدود، عضلات) درجہ اعتدال سے زیادہ فعال ہوتے اور مخصوص قسم کے جسمانی مظاہر مثلاً خون کے دباؤ، حرکت قلب اور تنفس میں اضافہ ہوجاتا ہے۔اس سے مرادا حساسات کا فوری شدیداً بال ہوتا ہے جومحرک کا کام کرتا ہے۔

احساس کی جبلت سے مشتعل ایسی ہیجانی کیفیت کی زندگی کے لئے قرآنی اصطلاح الھوی کے ذریعہ سے وضاحت کی گئی ہے۔امام راغب نے الھوی کے معانی اوپر سے نیچ گرنے کے کئے ہیں۔ اس کے معانی پست حیوانی خواہ شات اور بیہ انسان کواس کے شرف ومنزلت سے گرا کرمصائب میں مبتلا کردیتی ہیں۔ قرآن سے بھی ہمیں اس حیوانی ہیجان کی زندگی کی بچھ تفصیل اھواء کی شکل میں ملتی ہے۔ جواس کے جبلت سے مشتعل بلا لگام لاشعوری ہیجانی کیفیات پر مشتمل ہوتی ہیں۔قرآن کریم میں اس کی وضاحت ہے کہ انسانی خواہشات اگر وحی کے تابع نہ ہوں، توالیسے احساسی پہلوسے مشتعل ہیجانی/اھوائی کیفیات کا حقیقت تک رسائی حاصل کرنا دشوار ہوجا تا ہے۔

وَإِنَّ كَثِيْرًا لَّيُضِلُّونَ بِأَهُو آبِهِمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ ١ (6:119)

''ایسےلوگوں میں سے بیشتر وہ بکیں،جنہیں اپنے ذاتی ہیجانی روش پر چلنے کی بنا پرعلم (وحی) کی سندحاصل نہیں ہوتی اوروہ لوگوں کوضیح رائے سے بہکادیتے ہیں۔''

جولوگ اپنے جبلی جذبات پر اپنی عقلِ فعال سے قابونہیں کرپاتے، ایسی حالت میں قر آن میں اُن کی کیفیت یوں بیان کی جاتی ہے کہ

وَلَوْشِئُنَالَرَفَعُنٰهُ مِهَا وَلٰكِنَّهَ ٱخْلَدَالِ الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوْنهُ ١ (7:176)

اگروہ ہماری مشیت کے مطابق چلتا، تو ہم اسے بلندیوں کی طرف لے جاتے ،لیکن ذاتی ہیجانات پر مبنی علم کے تحت وہ [اپنی معاشی مفادیرستیوں (ارض) کے ساتھ چیٹار ہا۔

قر آن یہاں وضاحت کرتا ہے کہ اللہ کی خواہش کے برعکس،ان میں سے اکثر افرادا پنی سرکش خواہشات کی اتباع کر کے زمین کی پستیوں کے ساتھ جا چیکتے ہیں۔ لہذا قر آن مونین کو ہدایت کرتا ہے کہ جب تمہارے پاس وی کی روشنی میں واضح راستہ سامنے آگیا ہے توان لوگوں کی خواہشات کا اتباع نہ کریں جوعلم نہیں رکھتے۔

وَمَنَ أَضَلُّ هِنَّنِ اتَّبَعَ هَوْنُهُ بِغَيْرِ هُنَّى مِّنَ اللهِ ﴿ 28:50 )

''اوراس سے زیادہ گمراہ کون جو اللہ کی ہدایت کے برعکس اپنی بیجانی خواہش پر چلے''

قر آن ان کے درجات بلند کرتا ہے، جو خدا کی طرف سے علم و بر ہان کے مطابق چلے، ان کے مقابلے میں جواپنی خواہشات کا اتباع کرے۔

ٱفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّنْ رَّبِّهِ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوِّءُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوٓ الْهُوٓ اءَهُم (47:14)

'' کیاوہ شخص برابر ہوسکتا ہے، جوخدا کی عطا کردہ بصیرت کی روشنی میں سید ھےراستے کی طرف جار ہا ہو،اس

کے مقابلہ میں جو بُرے اور بھلے کی تمیز کھوکراپنے ہیجانی جذبات کا اتباع کرے۔''

یہاں قرآن الانسان کی خاص اس حالت کا نقشہ تھینچ رہاہے۔ جب وہ حیوانوں کی مانندا پنی جبلتوں کے احساس سے مشتعل ہوکر ہیجانی زندگی گزارتا ہے، جس میں نہ تو وہ عقل سے کام لیتا ہے اور نہ ہی اپنی آ ذادیِ اِرادہ سے اپنے جبلی احساسات پرقابو پار ہاہوتا ہے۔ قرآن میں ہیجانی کیفیت میں عقل سے کام نہ لینے والے مخصوص إنسان کی حالت کا نقشہ:

ہمیں قرآن سے رہنمائی ملتی ہے کہ انسان حیوان سے بتدری کرتا ہوا، انسانی پیکر میں آیا ہے۔ جب انسان کا شعور خام تھا تو وہ اپنی جبلتوں سے شتعل ہجانات پر قابو پانے کی سِکت نہیں رکھتا تھا۔ اِس کی وضاحت میں ارسطو کا قول ہے کہ انسانی بچپن کی زندگی اور حیوانی زندگی کی روح میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔ اِس لئے کہ بچپن کی حالت میں جب جبلت کے احساسی پہلو پر شتعل ہوکر ہجان کے تابع چلے تو ایسے میں الانسان کی حالت جانوروں جیسی ہوجاتی ہے۔ قرآن نے عقل سے قابونہ پانے کی وجہ سے اِنسانی زندگی کے ہجانی صِفات میں جبتال ہونے کی حالت کی یوں تصویر شی کی ہے کہ اِن اَلْوَانُوانُونُ اِنْدُ اِنْ اِنْدُونُ اِنْ اِنْدُانُونُ اِنْدُ عَلَی خُلِكَ لَشَهِ مِنْدُنْ فَوَانَّهُ لِکُتِ اِنْدَیْ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُونُ اِنْدُانُونُ اِنْدُانُونُ اِنْدُانُ کُلُونُ اِنْدُانُ کُلُونُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُونُ اِنْدُانُونُ اِنْدُانُونُ اِنْدُانُونُ اِنْدُانُ اِنْدُانُونُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُونُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ مُنْدُانُ اِنْدُانُ کُلُونُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ مُنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدِانُ اِنْدُانُ اِنْدُانُونُ اِنْدُانُ اِنْدُونُ اِنْدُانُ اِنْدُونُ اِنْدُانُ اِنْدُونُ اِنْدُانُ اِنْدُونُ اِنْدُانُ اِنْدُانُ اِنْدُونُ اِن

''انسان، ربوبیت خداوندی کا ناشکر گزار ہے۔ مال ودولت کی محبت اُس پرغالب رہتی ہے۔ وہ سب پچھاپنے ہی لیے سمیٹ لینا چاہتا ہے۔''

جولوگ علم الحق کی رہنمائی کے بغیر زندگی بسر کرتے ہیں، ایسے الانسان کو اپنی حالت پر بے باک چھوڑ دیا جائے، تو بی
سب کچھا پنے لئے سمیٹنے کی کوشش کرتے ہیں۔ قرآن میں جہاں بھی الانسان کا لفظ آئے گا تو اس کے معانی ہیں'' وہ خاص
انسان یا قوم، جو حیوانی سطح پر زندگی بسر کر رہی ہوتی ہے۔ یہاں اِس آیت میں کہا یہ گیا ہے کہ اگر انسان کے سامنے وحی کی
روشنی نہ ہوتو وہ'' گئو ڈ''بن جا تا ہے۔ اِس لفظ کے معانی ہیں وہ جوسب کچھا کیلا ہی کھا جائے اور دوسروں کو پچھ نہ دے۔
ایسی حیوانی زندگی گزارنے والے کی قرآن نے وضاحت کی ہے کہ

وَالْعَصْرِ أَلِانَ الْإِنْسَانَ لَفِيْ خُسْرٍ ﴿ (2-1:103)

زمانداس حقیقت پرشاہدہے کہ الحق کی راہنمائی کے بغیر زندگی بسر کرنے والے انسان، بلاشبہ ہمیشہ خسارے اور نقصان ہی میں رہے ہیں۔

الْعَصْبِ سے مراد ہے پوری نوع انسانی کی تاریج ہے۔ عرب کہتے ہیں کہ ہر موجودہ دور کی تاریخ، اپنے ماضی کا نچوڑ ہوتا ہے۔ سارے قر آن میں سابقہ اقوام نوٹے، عاد و ثمود، مدین، لوط ، بنی اسرائیل، فرعون وغیرہ کی تفاصیل پھیلی ہوئی ہیں۔ اس آیت میں لفظ الْعَصْبِ سے سابقہ تباہ ہونے والی اقوام کی طرف اشارہ کر کے، ان کوشہادت میں پیش کیا ہے کہ دکھو، جن اقوام نے ہمارے قوانین کے مطابق زندگی بسر نہیں کی تھی، تو وہ کیسے خسارے میں رہیں، تباہ و ہر باد ہو تیں۔ لہذا آئندہ بھی، جو اقوام ہمارے قوانین کے مطابق زندگی بسر نہیں کریں گی، ان کا بھی وہی حشر ہوگا، جوگز شتہ اقوام کا ہو چکا ہے۔ قرآن میں اس خسارے کی زندگی میں الانسان میں درج ذیل صِفات کی خلقت کی نشاندہی کی گئی ہے کہ وہ

1-خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلِ ﴿ 21:37)

''انسان كوجلد بازپيدا كيا۔''

عجل ہے، ہمارے ہاں عجلت کا لفظ ہے۔ ایک اور مقام پہ ہے۔

2\_خَلَقَكُمْ مِّنْ ضُعْفِ (30:54)

''جهبیں کمزور پیدا کیا''۔

مِنْ عَجَلِ اور مِنْ فَهُ فَعْفِ کے بیمعانی نہیں کہ تہہیں جلد بازی اور کمزوری سے پیدا کیا ہے۔''مِن'' کہہ کر خدا نے اندر انسان کی حیوانی جلد باز اور کمزور ہونے کی خصوصیات بیان کی ہیں۔حیوانی سطح پر انسان کی زندگی ، وہی جبلتیں اپنے اندر رکھتی ہے، جو عام طور پر حیوانات کی ہوتی ہیں۔حیوانات میں'' زندگی کا تحفظ 'Self Preservation ایک بنیادی جبلی نقاضا ہوتا ہے۔اس نقاضے کی روسے،اس کی طبعی زندگی کا تحفظ اور سامان زیست وابستہ ہوتا ہے۔اِسے نہ چھوڑنے کی چاہت میں وہ آخرت اور اِنسانی ذات پر ایمان نہیں رکھتا۔ اِس بنا پر وہ اپنی طبعی زندگی کے جبلی نقاضوں پورا کرنے میں مصروف رہتے ہوئے اپنی پوری زندگی بسر کردیتا ہے۔قرآن وضاحت کرتا ہے کہ اِس روش پر چلنے سے اُس کی زندگی میں درج ذیل صِفات پیدا ہوتی ہیں۔

3 وَيَنُ عُالْإِنْسَانُ بِالشَّرِّ دُعَآءَ ﴿ 17:11)

انسان بھلائی کی بجائے ان چیز ول کوآ واز دے دے کربلاتا ہے جواس کے لیے برائی کاموجب ہوں۔

قرآن نے یہاں یہ بھی وضاحت کی ہے، کہ إنسان جسے اپنے لئے شرسمجھتا ہے، ہوسکتا ہے کہ وہ اس کے لئے خیر ہے۔

لہذاایباالانسان اپنی الکنود حالت میں اپنے لئے خیروشر میں امتیاز کرنے میں بھی نا کام رہتا ہے۔قرآن میں ہے کہ:

لَا تَحْسَبُونُهُ شَرًّا لَّكُمْ لِبَلْهُوَخَيْرٌ لَّكُمْ لِ (24:11)

تُم اُسےاپنے لئے شرر شہجھو، بلکہ بیتمہارے لئے خیر ہے۔

یہاں مزیدتین صِفات کا زکر کر کے مزید الانسان کی حالت کنود کی وضاحت کردی کہ:

4 - وَكَانَ الْإِنْسَانُ كَفُورًا (17:67)

''انسان بڑا ناشکر گزار ہے'۔

5-وَكَانَ الْإِنْسَانُ قَتُورًا (17:100)

''انسان بڑا تنگدل واقع ہواہے''۔

6-إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا (33:72)

'' بير برا ظالم اور جاہل ہے'۔

بيسب إس لئے ہوتاہے كه

7 ـ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوْا يَتَمَتَّعُوْنَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْإِنْعَامُ (47:12)

''(الحق کا) کفرکرنے والے بس دنیا کی چندروزہ زندگی کے مزیے لوٹ رہے ہیں۔اورجانوروں کی طرح کھا پی رہے ہیں''۔ قر آن کی سورہ المعارج میں ترتیب واراس الانسان کی چار مزید صِفات کا ذکر کیا گیاہے۔

8-وَجَمَحَ فَأُوعَى ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوْعًا ﴿إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوْعًا ﴿وَعَلَى الْأَنْ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوْعًا ﴿إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوْعًا ﴿وَعَلَى الْأَنْ الْمَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوْعًا ﴿ \$40:18. (70:18-21)

وہ مال کوتھیلی میں رکھ کرجمع کرتا ہے پیدائشی طور پر تنگ دل اور بےصبراھوجا تا ہے ذراسی نکلیف پُہنچ تو وادیلا مچانا شروع کردیتا ہے۔جب مال ہاتھ آ جائے توکسی ضرورت مند کونہیں دیتا۔

اِن کےعلاوہ سورہ الدھرمیں مزید صِفات کا ذکر ہے کہ

9 ـ إِنَّ هَوُّلَاءِ يُعِبُّوْنَ الْعَاجِلَةَ وَيَنَارُوْنَ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيْلًا (76:27)

''انسان پیش پاافتادہ مفاد کے ہیچھے لیکتا ہے۔(عاقبت اندلیثی سے کامنہیں لیتا)اورآ گے جو بھاری دن آنے والا ہے اسے نظرانداز کردیتے ہیں''۔

الغرض كهوه

10 ـ أُولِيكَ هُمُ شَرُّ الْبَرِيَّةِ (98:6)

(انسان کوبہترین ہیت میں پیدا کیا)لیکن بیلوگ تمام مخلوق سے بدتر ہیں۔

إسى لئےوہ

11\_وَكَانَ الْإِنْسَانَ آكْثَرَشَىٰءِ جَدَلًا (18:54)

''بے شک انسان اکثر جھگڑے نکالتار ہتاہے'۔

12-كَلَّرَاقَ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَى ﴿ 96:6)

''ییانسان بڑاہی سرکش واقع ہواہے''۔

ان سب کی بنیادی وجہ یہی سامنے آتی ہے کہ یہاں الانسان اپنی ذات کا ہی کا مُنکر ہوتا ہے اور اِسی لئے قرآن اُسے حیوان، بلکہ حیوان سے بھی بدتر زندگی گزار نے والا کے مقام پرر کھر ہاہوتا ہے۔ آگے ہم دیکھیں گے کہ اِس جبلی، لاشعوری اور غیرارادی میکا تکی انداز حیوانیت کی روش سے ہٹ کر ماہر نفسیات جبلی، شعوری، ارادی اور انسانی اعمال کی بات کرتے ہیں۔ تو اسے اِنسان کے عقل پہلو جذبات کے دائر کے کی شکل میں سامنے لاتے ہیں۔ اِسے قدر سے تفصیل سے بیان کیا جاتا ہے۔ علم نفسیات کی روسے انسانی عقل کا جبلتوں پر قابو یا کر جذبات کے مقام تک پہنچنا: جذبات کی اصطلاح سے ان تا ترات و ہیجانات کی تنظیم کامفہوم لیا جاتا ہے جو کسی شے یا تصور سے وابستہ ہوتی ہے۔ حذبات کی اصطلاح سے ان تا ترات و ہیجانات کی تنظیم کامفہوم لیا جاتا ہے جو کسی شے یا تصور سے وابستہ ہوتی ہے۔

بعض لوگ جذبے کی اس عقلی تنظیم کے اس قدر قائل ہیں کہ ان کا دعویٰ ہے کہ پیجذبہ جس سے متعلق ہوتا ہے۔ وہ شے ہمیشہ ایک فکری یا تصوری ہوتی ہے نہ کہ مادی ۔ جذبہ کی تعریف یوں کی جاسکتی ہے کہ پیکسی مخصوص شے کے متعلق ذہن کی ایک مرکب اور کم وبیش مستقل حالت ہے، جس میں انسان اس شے ہے متعلق کسی مخصوص ہیجان کی طرف میلان رکھتا ہے۔

جبلتیں حیوان اور جذبات اِنسان کی خاصیت ہیں اور انسان کی حیوان سے تمیز کرنے کے لیے جذبات کو سپائی نوز ا منفعل اور فعال میں تقسیم کر کے،انسانی روپی کی وضاحت کرتا ہے۔

1 منفعل جذبات وہ ہیں جن کی علیّوں کا ہم فہم نہیں رکھتے ، بلکہ ہم پرمسلط ہوجاتے ہیں۔اس کی علت جزوی طور پر ہمارے خارج سے ہوتی ہے۔اِنسانی شخصیت کی تعمیر کے لئے پیغیر معتدل اور ناموز وں شار ہوتے ہیں۔

2۔ فعال جذبات جومنفعل جذبات کے برعکس ہمارے اپنے علم اور شعور سے حاصل ہوتے ہیں اور بیانسان کوحیوانوں سے متاز کر دیتے ہیں لافعال جذبات کوسیائی نوزامزید دوبڑی مدّات میں تقسیم کرتا ہے۔

(الف)ایک عقلی حُبِ نفسی، جوشہوت یا اشتہائے نفس سے تعلق رکھتی ہے، بیصرف ہماری خواہشات کے تحفظ کا احساس رکھتی ہےاوراس کا دوسروں کے لئے ایثار

(ب) دوسری عقل فیض رسانی جوسخاوت کہلاتی ہےاورانسانوں کوغلامی سے نکال کرآ زادی عطا کرتی ہے۔

جذبات کامُعرضِ وجودتب ہوتا ہے جب حیوان کی جباتوں پر اِنسانی عقل سے قابو پاکران کو اِنسانی جذبات میں تبدیل کیا جاتا ہے۔ اِس لئے کہ اِنسانی ذہن سے کوئی جذبہ ہی دوسرے جذبے کو زکال سکتا ہے۔ چنانچے منفعل جذبات کوشکست دینے اور مار بھگانے کے لیے اِنسان کے اپنے فعال جذبات ہی کار آمد ہوسکتے ہیں۔ اِسی کے تسلسل میں فعال جذبات میں کُوٹ فنسی کوعقلِ فیض رسانی میں تبدیل کیا جاسکتا ہے۔ اِسی لئے افر اواور معاشروں کی سیرت اور کردار کے سلسلے میں جذبات کی نشوونما ہمیت رکھتی ہے۔

علم نفسیات میں میکڈوگل نے جذبات درج ذیل تعریف کی ہے، جسے بہت اہمیت حاصل ہے۔

''جذبات اساسی اور کرداری زندگی کی تنظیم کاباعث قرار پاتے ہیں۔جذبات کے بغیر ہماری ہیجانی زندگی افراتفری کی زندگی ہوگی۔ یعنی ہماری زندگی تنظیم توافق اور سلسل کے بغیر ہوگی اور ہمارے تمام معاشر تی روابط اور کردار ہیجانات اوران کی انگینچتوں پر مبنی ہونے کی وجہ سے درہم برہم ، نا قابل پیشین گوئی اور غیر متوازن ہوں گے۔جذبات میں ہیجانی میلانات کی باقاعدہ تنظیم ہی کی وجہ سے ہیجانات کی فوری اشتعال انگیز یوں کا ارادی انضباط ممکن ہوتا ہے۔علاوہ ہریں خوبیوں اور قدروں سے متعلق ہمارے فیصلوں کے ہمرچشمے ہوتے ہیں سے متعلق ہمارے اخلاقی اصولوں کے ہمرچشمے ہوتے ہیں کیونکہ ہمارے ان فیصلوں سے تشکیل پذیر ہوتے ہیں جن کا تعلق اخلاقی قدروں سے ہوتا ہے۔

میکڈوگل کے اِس قدر سے طویل تصور چذبات کے تجزیہ سے درج ذیل صلاحیتوں کی نشاند ہی ہوتی ہے۔
میکڈوگل کے اِس قدر سے طویل تصور چذبات کے تجزیہ سے درج ذیل صلاحیتوں کی نشاند ہی ہوتی ہے۔

1۔افراداورمعاشروں کی سیرت اور کردار کے سلسلے میں جذبات کی نشوونما بہت اہمیت رکھتی ہے۔

2۔جذبات اساسی اور کر داری زندگی کی تنظیم کا باعث ہوتے ہیں۔

3۔ جذبات کے بغیر ہماری ہیجانی زندگی افراتفری کی زندگی ہوگی۔ یعنی تنظیم ، توافق ، اور تسلسل کے بغیر ہوگ۔

4۔ ہمارے تمام معاشرتی روابط اور کردار ہیجانات اوران کی انگیختوں پر مبنی ہونے کی وجہ سے درہم برہم، نا قابل پیشین گوئی اورغیرمتوازن ہوں گے۔

5۔جذبات میں ہیجانی میلانات کی با قاعدہ تنظیم ہی کی وجہ سے ہیجانات کی فوری اشتعال انگیز یوں کاارادی انضباط ممکن وتا ہے۔

6 خوبیوں اور قدروں سے متعلق ہمارے فیصلوں کی بنیاد ہمارے جذبات ہی ہوتے ہیں۔

7۔اور وہی ہمارے اخلاقی اصولوں کے سرچشمے ہوتے ہیں کیونکہ ہمارے ان فیصلوں سے تشکیل پذیر ہوتے ہیں جن کا تعلق اخلاقی قدروں سے ہوتا ہے۔''

علام نفسیات میں جذبات کی اہمیت یوں سامنے آتی ہے کہ ہمارے فیصلوں کی بنیاد ہمارے جذبات ہی ہوتے ہیں جس طرح انسان میں عقل وشعور ہنم وادراک اور قوت کی مختلف صلاحتیں ہیں۔ ای طرح انسان میں عقل وشعور ہنم ہوتی ہے اس لیے کہ انسانی عمل (کام) کے محرک اس کے جذبات ہی ہوتے ہیں۔ البتہ عصر حاضر کے ماہر بن نفسیات کہتے ہیں کہ نس بطور وصدت کام کرتا ہے۔ اصل میں اعمال کے اسباب خلتی واکتسابی رُجانات ہیں اور عقل کا کام ان کی راہنمائی ہے۔ اصلی محرک عالم جذبات ہے جوارادوں کو بناتی اور بگاڑی ہے اور بھی صدور افعال کاباعث بھی ہے۔ علم نفسیات میں حیوان سے انسان کی ارتقائی منزل میں پہلے قدم رکھنے کو جبلت سے مُشتعل ہیجائی روش پر انسانی عقل سے جذبات کے حت قابو میں رکھنے سے مشتعل ہیجائی روش پر انسانی عقل سے جذبات کے حت قابو میں رکھنے سے مشروط کیا گیا ہے۔ اگر ایسانہ کیا جائے تو انسان حیوان کے درجہ میں ہی رہتا ہے۔ عقل جبلت پر قابو پاکر ان میں سے انتخاب کرنے پر قادر ہوجاتی ہے۔ جب انسان عقل بالقوت یعنی جبلتوں ، ہیجانات اور عقل جبلت ہو ان کے درجہ میں ہی رہتا ہے۔ جب انسان کی مت عادتوں کو معربات سے اسکام کی بدولت اس کا حیوان سے انسان کی سے انتخاب کرنے پر قادر ہوجاتی ہے۔ جب انسان کی بدولت اس کا حیوان سے انسان کی سمت مارتھا ، شروع ہوجاتا ہے۔ اس کے برغس اگرو عقل فعال کی بدولت اس کا حیوان سے انسان کی سمت دور سے حیوان کے در جے میں ہی رہتا ہے اور اس طرح وہ اسپنے ارتقاء سے محروم رہتا ہے۔ اس کے میش رسانی کو جی جو دے کر مزیدار تقاء سے محروم رہتا ہے۔ اس کی میش رسانی کو جی حی دیوان سے علیحہ کرتے ہوئے انسان کی حیوانی زندگی سے ارتقاء کرتے ہوئے اپنی عقل سے اُن پر قابو پا کر جذبات و ڈاکٹر رفیع الدین نے انسان کا جبلت کی حیوانی زندگی سے ارتقاء کرتے ہوئے اپنی عقل سے اُن پر قابو پا کر جذبات و ڈاکٹر رفیع الدین نے انسان کا جبلت کی حیوانی زندگی سے ارتقاء کرتے ہوئے اپنی عقل سے اُن پر قابو پا کر جذبات کے دور بیا ہے۔ اُن عقل سے اُن پر قابو پا کر جذبات کے دور بیا ہے۔ اُن عقل سے اُن پر قابو پا کر جذبات کے دور بیا ہے۔ اُن عقل سے اُن پر قابو پا کر جذبات کے دور بیا ہے۔ اُن عقل سے اُن پر قابو پا کر جذبات کے دور بیا ہے۔ اُن پر قبل کے کر خوب بات کے دور بیا ہے۔ اُن پر قبل کو بیا کے دور بیا ہے۔ اُن پر قبل کے کر دور بیا ہے۔ اُن پر کر بیا کی کر خوب بات کے دور بیا ہے۔ اُن پر کر بیا ہے کر

فیض رسانی سے اِنسانی ذات کی زندگی اختیار کرنے کا موازنہ یوں کیا ہے کہ جبلت کی وضاحت میں دیکھا گیا ہے کہ وہ اپنی

صِفات کی ہدولت اِنسان کوحیوانی زندگی سے بلند درجہ میں چہنچے نہیں دیتی ہے۔وہ اِس کی وجو ہات یوں گنوا تاہے کہ: 1۔ایک حیوان کے سارے افعال جبلتوں کے ماتحت وقتی پیمیل کے لیے سرز دہوتے ہیں۔

2۔جبلت عمل کرنے کا ایک خاص اندرونی حیاتیاتی دباؤہ جس کے لیے حیوان کے نظام عصبی یا دماغ میں خاص مراکز موجود ہوتے ہیں۔ ایک حیوان اسی صورت میں غذا کی تلاش پرآمادہ ہوتا ہے جب اسے بھوک کی تڑپ محسوس ہو۔ جوں ہی اس کا پیٹ بھر جاتا ہے وہ فکر فر داسے ستعنی ہوکر بیٹھر ہتا ہے اور پھراس وقت چونکتا اور روبیمل ہوتا ہے جب اس کا نظام عصبی دوبارہ غذا کی طلب محسوس کرے۔

3۔ یہ جبلت کی قدرتی فعلیت ،ایک خاص اندرونی یا بیرونی تحریک (Stimalus) کے ماتحت ایک خاص مدعا کے ساتھ اور آب کی خاص مدعا کے ساتھ اور ایک خاص قسم کی جذباتی کیفیت یا عاطفہ و ہیجان (Emotion) کی ہمراہی میں شروع ہوتی ہے اور جب تک مدعا حاصل نہیں ہوجا تا برابر جاری رہتی ہے۔

4\_جبلتوں کے ممل کی قدرتی غرض ہیہے کہ فرد کی حیوانی زندگی اورنسل باقی رہے۔

5۔انسان کے اندروہی جبلتیں ہوتی ہیں ہیں جواس سے نچلے درجہ کے حیوانات میں موجود ہوتی ہیں کیونکہ جہاں تک بقائے حیات اورنسل کا تعلق ہے تواس حوالہ سے انسان کی ضروریات بالکل وہی ہیں جوحیوان کی ضروریات ہیں۔

اِنسانی ذات کی خصوصیت ہے کہ وہ عقلِ فعال سے حیوانی جِبلتوں پر قابو پاتے ہوئے جذبات کے ذریعہ درج ذیل وجوہات کی بنا پر اِنسانی ذات کا مقام حاصل کرسکتا ہے۔

1\_إنساني مقام مين عقل كى بدولت بهم مين خوابش كے مقصود كاشعور بيدا بهوتا ہے۔

2۔ہم اپنی خواہشات کومر بوط کر کےان میں ایک نظام پیدا کرتے ہیں۔ پھروہ جدا جدا مظاہر کی حیثیت سے باقی نہیں رہتیں۔ 3۔ہم پورے نظام کی مجموعی طور پرتسکین وطمانیت تلاش کرتے ہیں جوانفرادی خواہشات ،اورانا کی تسکین کامحض ایک پیندیدہ جزوبن جاتی ہے۔

انسان کوجذبات پر قابو پانے کی صلاحت کو ثابت کرنے کے لئے غور و فِکر سے عقل کے استعال سے عِلم حاصل کرنا لازمی ہوتا ہے۔ چنا نچے ہم دیکھتے ہیں کہ دنیا میں صرف ارتقاء یا فتہ انسان ہی ایسی واحد مخلوق ہے جو عقل رکھتی ہے۔ اِسی لئے قدیم حکمائے مغرب انسان کی حیوان سے ارتقائی برتری ثابت کرنے کے لئے عاقل حیوان کی اصطلاح سے ثابت کرتے تھے کہ اِسے علم یا تعقل کی صلاحیت سے مالا مال کیا گیا ہے۔ لہذا ہمارے لئے یہاں تعقل کا نظریہ بھے منالازمی ہوجا تا ہے۔ نظریہ تعقل کا تاریخ میں سب سے پہلے دنیا کے عظیم فلسفی سقراط کا ذکر ماتا ہے۔ اُس کے نظریہ تعقل سے انسان کے موجودہ تصورے موقف کا تجزیہ کرنے سے پہلے اُس کا پس منظر میں سوفسطائی کے نظریہ کو ذہن میں رکھنا ہوتا ہے۔ موجودہ تصورے موقف کا تجزیہ کرنے سے پہلے اُس کا پس منظر میں سوفسطائی کے نظریہ کو ذہن میں رکھنا ہوتا ہے۔

## قرآن حکیم کے طالب علموں کے لیے خوشخری

علامہ غلام احمد پرویڑ کے سات سوسے زائد دروس قر آنی پر مبنی تفسیری سلسلہ کے تحت ادارہ طلوع اسلام، لا ہور کی طرف سے مندر جہ ذیل تفسیری کتب کی اشاعت الگ الگ جلدوں میں ہو چکی ہے۔ یہ جلدیں 20×30/8 کے بڑے سائز کے بہترین کاغذ پر خوبصورت طباعت اور مضبوط جلد بندی کے ساتھ دستیاب ہیں۔ جن کی تفصیل درج ذیل ہے۔

### مطالب القرآن في دروس الفرقان

| نياہدىيە | صفحات | سوره نمبر  | نام كتاب                                 |
|----------|-------|------------|------------------------------------------|
| 200/-    | 240   | (1)        | سورة الفاتحه                             |
| 110/-    | 240   | (1)        | سورةالفاتحه(سٹوڈنٹایڈیشن)                |
| 400/-    | 500   | (2)        | سورة البقره (اوّل)                       |
| 400/-    | 538   | (2)        | سورة البقره ( دوم )                      |
| 400/-    | 500   | (2)        | سورة البقره (سوم)                        |
| 500/-    | 472   | (3)        | سورهآلعمران(اوّل)                        |
| 500/-    | 480   | (3)        | سورهآلعمران( دوم )                       |
| 700/-    | 870   | (4)        | سورة النساء                              |
| 500/-    | 450   | (5)        | سورة المائده                             |
| 600/-    | 600   | (6)        | سورة الانعام                             |
| 500/-    | 480   | (7)        | سورة الاعراف(اوّل)                       |
| 500/-    | 400   | (7)        | سورة الاعراف ( دوم )                     |
| 250/-    | 210   | (8)        | سورة الانفال                             |
| 550/-    | 530   | (9)        | سورهٔ تو به                              |
| 400/-    | 360   | (10)       | سورهٔ پونس                               |
| 400/-    | 400   | (11)       | سورة هود                                 |
| 300/-    | 288   | (12)       | سورة يوسف                                |
| 500/-    | 500   | (13-14-15) | سورة ليوسف<br>سوره رعد، ابرا بيم ، الحجر |

| 300/-  | 334 | (16)                             | سور هٔ النحل                                                                  |
|--------|-----|----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 400/-  | 396 | (17)                             | سورهٔ نبی اسرائیل                                                             |
| 500/-  | 532 | (18-19)                          | سورة الكبف ،سورهٔ مريم                                                        |
| 350/-  | 416 | (20)                             | سورهُ طُهٰ                                                                    |
| 300/-  | 336 | (21)                             | سورة الانبياء                                                                 |
| 350/-  | 380 | (22)                             | سورالحج                                                                       |
| 400/-  | 408 | (23)                             | سورة المؤمنون                                                                 |
| 350/-  | 264 | (24)                             | سورة النور                                                                    |
| 350/-  | 389 | (25)                             | سورة الفرقان                                                                  |
| 400/-  | 454 | (26)                             | سورة الشعرآء                                                                  |
| 300/-  | 280 | (27)                             | سورة النمل                                                                    |
| 350/-  | 334 | (28)                             | سورة القصص                                                                    |
| 350/-  | 388 | (29)                             | سورة العنكبوت                                                                 |
| 400/-  | 444 | (30-31-32)                       | سورهٔ روم ،لقمان ،السجده                                                      |
| 400/-  | 570 | (33-34-35)                       | سورة الاحزاب،سبا، فاطر                                                        |
| 150/-  | 164 | (36)                             | سوره کیس                                                                      |
| 400/-  | 450 | (37-38-39)                       | سورة الصفات ،ص ، زمر                                                          |
| 550/-  | 624 | (40-41-42)                       | سورة مومن خم سجده ،سوره شوري                                                  |
| 500/-  | 520 | (43-44-45-46-47)                 | سورُ زخرف، دخان، جاشيه، احقاف، محمرٌ                                          |
| 500/-  | 550 | (48-4951-50-52-53)               | سورهٔ افتح، الحجرات، ق من الذاريات، الطور، النجم                              |
| 400/-  | 384 | (54-55-56-57)                    | سورهٔ القمر،الرحمٰن، وا قعه،الحديد                                            |
| 300/-  | 300 | -64-65-66)<br>(58-59-60-61-62-63 | 28 وال پاره ( مکمل )<br>مجادله :متر ممتحد،صف، جمعه،منافقون، تغابن،طلاق ،تحريم |
| 400/-  | 544 |                                  | 29واں پارہ (مکمل)                                                             |
| 400/-  | 624 |                                  | 30واں پارہ (مکمل)                                                             |
| 1000/- | 800 |                                  |                                                                               |
| 1000/- | 800 |                                  | شرح جاوید نامه<br>فهرست موضوعات مطالب القرآن فی دروس الفرقان                  |

## The world is desperate for Prophet's (PBUH) revolutionary system

By G. A. Parwez (Translated by: Mansoor Alam)

Creation, destiny, and guidance is beginning Prophet's universal grace and mercy is the end

My dear friends, Salam-o-Rahmat!

How fortunate we are that we are honoring the Prophet (PBUH) whose life is a shining example and universal role model forraising the dignity and status of entire humankind. It will not be enough no matter how much we thank the Almighty for showering His Grace and Honor on humanity. And also it is very apt that we are honoring the Prophet (PBUH) at a time when the spring season has just started which imparts new lifeand beauty to nature: This celebration of Eid Mildun Nabi and the magnificence of spring season—what a beautiful coincidence!

As you know the title of this presentation is: "The world is desperate for Prophet's (PBUH) revolutionary system". To get to this topic, it is necessary to clarify as to what the duty of a messenger is. Sincethe Deen has been replaced by religion now, only sermonizing is being practiced by religious leaders. It is commonly understood that a messenger comes to teach people morals and ethics through his sermons. It is true that the Prophet (PBUH) also taught ethics and morals, but it was not the main goal. This was only a means to achieve a higher goal and that was to create revolution in human society to reform its social, cultural, judicial, political, economic affairs. Allama Iqbal has explained this duty of the Prophet in detail in chapter 5 of his book "Reconstruction of Religious Thought in Islam" thus:

"Muhammad of Arabia ascended the highest Heaven and returned. I swear by God that if I had reached thatpoint, I should never have returned. These are the words of a great Muslim saint, 'AbdulQuddës ofGangoh. In the whole range of Sufi literature, it will be probably difficult to find words which, in a singlesentence, disclose such an acute perception of the psychological difference between the prophetic and themystic types of consciousness. The mystic does not wish to return from the repose of 'unitary experience'; and even when he does return, as he must, his return does not mean much for mankind at large. Theprophet's return is creative. He returns to insert himself into the sweep of time with a view to control theforces of history, and thereby to create a fresh world of ideals. For the mystic the repose of 'unitary experience' is something final; for the prophet it is the awakening, within him, of world-

ا بنامه طائوع إل

shakingpsychological forces, calculated to completely transform the human world. The desire to see his religious experience transformed into a living world-force is supreme in the prophet. Thus his return amounts to akind of pragmatic test of the value of his religious experience. In its creative act the prophet's will judgesboth itself and the world of concrete fact in which it endeavours to objectify itself. In penetrating theimpervious material before him the prophet discovers himself for himself, and unveils himself to the eye of history. Another way of judging the value of a prophet's religious experience, therefore, would be toexamine the type of manhood that he has created, and the cultural world that has sprung out of the spirit of his message."

At this time, I don't want to go through the details of what the reality is of Sufism and what different stations the Sufis go through. I just want to point out that how important it is what Allama Iqbal has explained above the duty of a messenger; and how a messenger is quite different from other reformers, leaders, and preachers. We cannot appreciate how beautifully and effectively the Prophet (PBUH) fulfilled his mission unless we know what the condition of the world was when the Prophet (PBUH) started his divine mission. I do not want say this myself but I want to present evidence from a non-Muslim scholar. The famous scholar Dennison presents the picture of the world at the time when the Prophet (PBUH) appeared:

"It seemed then that the great civilization that it had taken four thousand years to construct was on the verge of disintegration, and that mankind was likely to return to that condition of barbarism where every tribe and sect was against the next, and law and order were unknown. The old tribal sanctions had lost their power. Hence the old imperial methods would no longer operate. The new sanctions created by Christianity were working division and destruction instead of unity and order. It was a time fraught with tragedy. Civilization, like a gigantic tree whose foliage hadoverarched the world and whose branches had borne the golden fruits of art and science and literature, stood tottering, its trunk no longer alive with the flowing sap of devotion and reverence, but rotted to the core, riven by the storms of war, and held together only by the cords of ancient customs and laws, that might snap at any moment. Was there any emotional culture that could be brought in, to gather mankind once more into unity and to save civilization? This culture must be something of a new type, for the old sanctions and ceremonials were dead, and to build up others of the same kind would be the work of centuries ... It seems amazing that there should have arisen just at the time when it was most needed a culture of precisely the type outlined above." [Emotion as the basis of civilization by J.H. Denison, page 267-2681

Allama Iqbal has summed it up in his own beautiful style of what was the condition of humankind as a whole at that time:

Humans were worshipping humans; they were ignoble, non-existent, at the bottom Pirates of humanity Caesars and Chosroeshad chained their hands, feet, and neck

ا بنامه طائوع إل

Sorcerers, priests, rulers, and their armies – one game (humanity); hundred hunters

Shah Waliullah said regarding this ignoble state of humanity:

Because at that time there was chaos in social, political, and economic systems, the goal of the Prophet (PBUH) was to reform these essential areas of human affairs. And with the Prophet's (PBUH) hands the Roman and Persians empires were destroyed which were the source of this turmoil and enemies of humanity. [Tafheemaat-e Ilaahiyah, Vol.1, page 66]

#### Universal Messengerhood

Although every messenger of Allah was a revolutionary, but there is basic difference between previous messengers and the last Messenger, the Prophet (PBUH). All the messengers that came before, they came to their isolated towns because there was no means of communications at that time. So, their reform efforts were limited to their local demographics. But the Prophet (PBUH) came at a time which creates a distinct boundary line between the old isolatedlocalized world and the new connected globalized world. Old demographics and population centers were merging together and the world was on the path to become one large global human society. Therefore, the Prophet (PBUH) was not only sent to a particular people at a particular time but his Prophethood was for all the world and for all the times. The Ouran says: قُلْ يَا أَيُّهَا O Messenger! Please proclaim to entire النَّاسُ إنِيِّي رَسُولُ اللَّهِ الْيُكُمْ جَمِيعًا وَمَا أَرْسَلْنَاكَ humankind that I am the Messenger of Allah to all of you collectively. And: ن الله كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا O Messenger We have sent you as Our Messenger to the whole of humankind, with the mission that you should tell people how pleasant the results of following the Divine Law would be; and how awful and destructive the results of opposing it would be. This applies for all times and for all of humanity. It was not just for the time of the Prophet (PBUH). It is mentioned in Surah Al-Juma'ah: وَآخَرينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ الْعَزِينِ الْحَكِينِ (62:3) - The message of the Messenger is not confined to this nation only. This message is also for those who will come after these people. In other words, the Messenger has been sent to humanity at large, the present as well as future generations. That is why the Quran has been preserved for all times to come. The Messenger's task of passing on the message would continue forever by his followers, through the Quran. That is why the Quran says about Allah, His Book, and His last Messenger: رَبِّ الْعَالَمِينَ) – The Almighty is Sustainer of the worlds. إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينِ) — This message is a guidance for the whole of humanity. وَمَا أَزْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ. The code of Divine Laws according to which you become the rightful inheritors of this earth, has now been given to the people through you; so, "O Messenger! Proclaim to all people that their correct and complete development can only be achieved through obeying these Divine Laws. The nation that rejects these Laws will be deprived of Divine blessings (9:61). Your Messengerhood shall thus become a source of real blessings for all humanity. That is why Allah proclaimed His final eternal Book complete and

ا بنامه طائوع إلى

unchangeable: صِدْقًا وَعَدْلًا ۚ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِدٌ وَدَاللهُ اللهُ اللهُ

#### The Revolution created by the Prophet (PBUH)

This revolution was limitless. But it is obvious that it had to start from the place where the Prophet (PBUH) started his divine mission. What kind of extraordinary transformation happened to the Arabian society because of Prophet's (PBUH) led revolution let us find its evidence from non-Muslim scholar Pringle Kennedy who says:

"How in a few years all this was changed, how by 650 A.D. a great part of this world became a different world from what it had been before, is one of the most remarkable chapters in human history." [Arabian Society At The Time Of Muhammad,by Pringle Kennedy, page 18]

Thomas Carlyle, in his unique style, writes:

"To the Arab Nation it was as a birth from darkness into light; Arabia first became alive by means of it. A poor shepherd people, roaming unnoticed in its deserts since the creation of the world: a Hero-Prophet was sent down to them with a word they could believe: see, the unnoticed becomes world notable, the small has grown world-great; within one century afterwards, Arabia is at Grenada on this hand, at Delhi on that;—glancing in valour and splendour and the light of genius, Arabia shines through long ages over a great section of the world. Belief is great, life-giving. The history of a Nation becomes fruitful, soul elevating, great, so soon as it believes. These Arabs, the man Mahomet, and that one century,—is it not as if a spark had fallen, one spark, on a world of what seemed black unnoticeable sand; but lo, the sand proves explosive powder, blazes heaven-high from Delhi to Grenada! I said, the Great Man was always as lightning out of Heaven; the rest of men waited for him like fuel, and then they too would flame." [On Heroes,Hero-Worship,and the Heroicin History by Thomas Carlyle page 76]

The famous historian Gibbon says in this connection:

"The creed of Mahomet is free from suspicion or ambiguity; and the Koran is a glorious testimony to the unity of God. The prophet of Mecca rejected the worship of idols and men, of stars and planets, on the rational principle that whatever rises must set, that whatever is born must die, that whatever is corruptible must decay and perish. In the Author of the universe, his rational enthusiasm confessed and adored an infinite and eternal being, without form or place, without issue or similitude, present to our most secret thoughts, existing by the necessity of his own nature, and deriving

from himself all moral and intellectual perfection. These sublime truths, thus announced in the language of the prophet, are firmly held by his disciples, and defined with metaphysical precision by the interpreters of the Koran. A philosophic theist might subscribe the popular creed of the Mahometans; a creed too sublime, perhaps, for our present faculties.

"It is not the propagation, but the permanency, of his religion, that deserves our wonder: the same pure and perfect impression which he engraved at Mecca and Medina, is preserved, after the revolutions of twelve centuries, by the Indian, the African, and the Turkish proselytes of the Koran. The Mahometans have uniformly withstood the temptation of reducing the object of their faith and devotion to a level with the senses and imagination of man. "I believe in one God, and Mahomet the apostle of God," is the simple and invariable profession of Islam. The intellectual image of the Deity has never been degraded by any visible idol; the honors of the prophet have never transgressed the measure of human virtue; and his living precepts have restrained the gratitude of his disciples within the bounds of reason and religion. [Gibbon, The Decline and Fall of Roman Empire, page 287 and page 352]

And famous scholar Robert Briffault says:

"It is highly probable that but for the Arabs modern European civilization would never have arisen at all; it is absolutely certain that but for them, it would not have assumed that character which has enabled it to transcend all previous phases of evolution. For although there is not a single aspect of European growth in which the decisive influence of Islamic culture is not traceable, nowhere is it so clear and momentous as in the genesis of that power which constitutes the paramount distinctive force of the modern world and the supreme source of its victory natural science and the scientific spirit. ... What we call science arose in Europe as a result of a new spirit of inquiry, of new methods of investigation, of the method of experiment, observation, measurement, of the development of mathematics in a form unknown to the Greeks. What we call science arose in Europe as a result of a new spirit of inquiry, of new methods of investigation, of the method of experiment, observation, measurement, of the development of mathematics in a form unknown to the Greeks. That spirit and those methods were introduced into the European world by the Arabs. [Robert Briffault, The Making of Humanity, page 191]

"It is in the first three centuries of the present millennium that the rebirth of Europe took place. The term 'Renaissance' applied to the Italian and Italianate culture of the fifteenth and sixteenth centuries is a misnomer stamped upon our notions by the traditions of that culture itself. The gaudier splendour of European life at that epoch was the outspreading of overblown blossoms whose buds the previous centuries had called to life and unfolded. To that antecedent impulse it owed its worth. The invention of printing, to a far greater extent than the study of ancient literature, strengthened and accelerated the process.... The paramount part played by Arab culture in the awakening of Europe, on which I have dwelt at some length

61

ما بنامه طائوع إلى

proportionate to the grossness and insistence of current misrepresentation it would be difficult to exaggerate. But there is no need to magnify the intrinsic worth and quality of that culture. Admirable as was that quality, and supremely momentous as its action and influence proved." [Robert Briffault, The Making of Humanity, page 222]

#### The Prophet's (PBUH) revolutionary divine system

I think that this provides enoughevidenceofhow the Quranic universal welfare system (Deen) established by the Prophet (PBUH) served as a catalyst for positive transformation of the world, which it is now desperate to adopt.

The Prophet (PBUH) laid the foundation and built the infrastructure of this divine system and the rightly-guided Khalifas advanced and expanded it. But, after them, the Mulukiyyah took over and changed the direction of Islamic train from the track of Deen and put it on their man-made religious track. So, Deen was changed into religion. And the Prophet's (PBUH) revolutionary program no longer remained. Custodians of religion under the service of kings and capitalists changed the Prophet's (PBUH) program of collective Deen into personal salvation based on mechanical religious rituals. I have clarified it again and again that the divine laws, on whose foundation the human life-system is built, are eternal and unchangeable and always active just as the divine laws of nature. The only difference is that when a group of humans stands up and decides with utmost unwavering fortitude to implement the divine system of life then the time-frame of these laws is speeded upand they start working according to human time-frame. And when there is no group like this then these laws go back to their own time-frame which is extremely slow compared to human time-frame. According to the Quran, Allah's one Day could be ten thousand years or even fifty thousand years. The working of these laws is such that they have a strict watch over human systems. Humans establish their systems and after some time find that it is creating chaos and trouble then they establish another revised system. This way they go through a trial and error process and each time they inch toward the divine system of the Quran. No matter how much they try on their own they are bound to adopt the divine trajectory sooner or later. And history is witness that once humans develop a better system then it always moves in the direction of the universal divine system of sustenance. Human system is bound to move toward this system by their own trial and error process because their selfcreated system is always chaotic and disruptive. But this process may take thousands of years or even the hundreds of thousands years. Right now the world is going through chaos and turmoil globally and is desperate to adopt a system that will be peaceful and progressive as a whole. Let us see what kind of system the world is yearning for.

#### The Quranic system of government

In the Quranic system, no one – including the Prophet (PBUH) – can demand one's own obedience from any human being. The Quran makes this point absolutely clear

The obedience of Allah is not just abstract and theoretical. As, it is clearly mentioned here, in the Islamic system, the obedience of Allah is to be done practically through the Book of Allah. The Quran will be the constitution of the Quranic state. All affairs of the state must be decided within the laws of the Quran (5:44, 5:45, 5:47). Human beings — whether individuals or groups — have no right of law-making. The duty of the government is to enforce Quranic laws, not make its own laws. This was the practical way that the Quran proclaimed freedom to all humankind. After the first period of Islam this system disappeared, and humans (rulers) started to make their own laws. The governance started to happen by trial-and-error approach. After centuries of experiments the world has created a system which is called secularism, the practical implementation of which is called democracy. The question is: Is this system producing good results for human beings? Let us see the answer from Western experts.

Rene Guenon, in his book entitled, "The Crisis of the Modern World," says:

"If the word 'democracy' is defined as the government of the people by themselves, it expresses an absolute impossibility and cannot even have a mere de facto existence in our time any more than in any other... The great ability of those who are in control in the modern world lies in making the people believe that they are governing themselves, and the people are the more inclined to believe this as they are flattered by it and as they are in any case, incapable of sufficient reflection to see its impossibility. It was to create this illusion that 'universal suffrage' was invented."

Professor Alan Gewirth of the University of Chicago has said about democratic system that the word "public" or "people" are no more than fiction. In this system only influential parties exist which fight with each for power. From this point of view, the idea of democracy is the invention of the enthusiastic power of speech in which words of truth, morality, and good action are tricks carrying which these parties descend into the political battlefield and media marketplace.

The second assumption of the idea of democracy is that the government is formed by people's consent and thus its obedience becomes incumbent on the people; and that a democratic government that is formed by the majority party is therefore not a dictatorship because it exists at the pleasure of the people. Professor Gewirth says that this is also fiction. He says that those who voted for the minority party or didn't

vote at all are forced to follow the majority party rule. So, their obedience cannot be called their consent.

French philosopher Bertrand de Jouvenel says that once man's will is assigned absolute power, then it does not matter whether it is the rule of majority or of a single person, the result is essentially the same in spirit. Those at the helm exercise absolute uncontrolled power.

University of Michigan Professor William K. Frankena says that: Decisions made according to the laws of a state are called justice. But if the laws of the state are themselves not based on justice, then how could the public decisions delivered based on those laws be called social justice?

This raised the question that if state laws cannot be called just then what should be standard to test just and unjust? Professor Frankena then provides the answer by Professor Lewis who says that just is always just under all conditions and equal for every individual. The basic condition of just is that it must be universal and it also must be eternal. He refers to Tennyson who says if eternity is removed from virtue, truth, and justice then these become heap of ash. Then he refers to Emil Brunner who says that for measuring what is just and what is unjust, there must be an objective standard by which one can test just and unjust things; and this objective standard should be beyond all human laws and customs. This needs to be accepted that there exists a universal absolute divine standard for justice. Otherwise, justice will become individualized; that to one something may be justice and to the other it would be unacceptable. The absolute truth must be tested on a universal objective divine standard, otherwise, it will be human-crafted jewelry that shines but is fake.

Another famous thinker Ernest Barker says that there is a higher law that is real and natural law on top of the state's constitutional law. We can call this higher law as "natural" law that is in conformity with human nature. This law is true and just in its very essence. This law is universal and eternal. This law existed during Aristotle's time – in fact, it has been existing since the very beginning. Aristotle said that the power of this natural law is universal and eternal and its source is beyond human mind to grasp. Baker emphasizes Blackstone's assertion that obedience of nature supersedes every worldly obedience.

American Professor Edward Corwin in his book entitled, "The Higher Law", mentions that man-made laws must be based on principles and values that are not dependent on place and time. He says that the idea that the American constitution represents the popular will of the people is a later innovation. Originally it was based on universal and eternal idea of unchangeable justice and human "will" had relatively less role in it. This idea was opposite of the current idea of law. The previous constitution was based on the idea that truth and justice are ruling the universe. Therefore, the universal truth and the universal justice must dominate human rule irrespective of the fact that what those in power and authority think about it, because these universal principles are not the product of humans. These universal

principles provide a concept of God that controls them and keeps them in balance. These principles are objective and present in the external universe and are eternal and unchangeable. Then he mentions the unforgettable arguments of Cicero in its favor that true law is that which is given by nature that clearly distinguishes between truth and falsehood. Any law other than this should not be understood as law; in fact, it should not even be called "law." Barker (mentioned above) goes on to say that this is the kind of law that should be obeyed. He says that the state exists only to enforce these universal permanent values; if it doesn't then one should not obey its law, because loyalty to a state could only be demanded if its laws enforce universal permanent values. He says further that political obedience is conditional, not absolute. This obedience is not necessary under all conditions. It is only to be done until it does not clash or violate any permanent value.

Did you notice my friends what kind of laws the thinkers of the West are searching for when they clearly see that the humans are suffering under the democratic political system? They are looking for universal permanent and eternal laws whose source is beyond human thought. But, it is unfortunate that these Western thinkers didn't know where to find a document of natural law applicable to human world.

#### Nationalism

The Quran declared 1400 years ago: كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً (2:213)—All humankind is one single community. Therefore, to divide humanity into nations, or tribes; or divide humans based on language, ethnicity, or race is tantamount to creating hell on earth. The Prophet (PBUH) established a system byknocking out all these difference and created one single community. He created one single brotherhood of humankind (49:10). The result was heaven on earth as along as the Prophet's system lasted. Then Muslims deviated from the Prophet's (PBUH) path and got submerged into nationalism. The result? The tyranny, strife, war, and human suffering. Because of the turmoil and chaos created by nationalism, Western thinkers have started crying. Let us see what Murray thinks of nationalism:

The religion of nationalism is diabolical. Whether it possesses Germans, Russians, Japanese, Americans or Englishmen, it appears as the supreme exaltation of the Selfhood – the religion of Satan, the Prince of this world. To it today all large-scale religions are sub-servient. Christianity in all its forms – except that professed by the small minority which repudiates Nationalism – is submerged in the satanic religion of Nationalism. Therefore, religion on the grand scale can provide no escape from our misery. As veritable and universal religion, commanding an allegiance that overrides the claims of Nationalism, it does not exist. In its tacit and unholy combination with Nationalism, it sanctifies the chief cause of our misery. If religion is essential for our salvation it must, first, be a religion which compelsfrom the person an allegiance which completely overrides the claims of Nationalism; and secondly it must be a religion which enlarges and strengthens man's capacity to act as an individual. [J. M. Murray, Adam And Eve, p. 66.]

Emery Reves is rather pessimistic about it:

We have played long enough with the toy of inter-nationalism. The problem we are facing is not a problem between nationalisms. It is a problem of a crisis in human society, caused by nationalism, and which consequently nationalism or internationalism can never solve. [Emery Reves, The Anatomy of Peace, p. 164]

What is needed is universalism. A creed and a movement for creating a system of values which transcends the nation-state structure. Reves goes on to say:

To put it bluntly, the meaning of the crisis of the twentieth century is that this planet must to some degree be brought under unified control. Our task, our duty, is to attempt to institute this unified control in a democratic way, by first proclaiming its principles and to achieve it by persuasion and with the least possible bloodshed. If we fail to accomplish this, we can be certain that the iron law of history will compel us to wage more and more wars with more and more powerful weapons against more and more powerful groups, until unified control is finally attained through conquest. [Emery Reves, The Anatomy of Peace, p. 233]

The political organization proposed by Reves, as the only solution to the problem which confronts the world, is not dissimilar to the Islamic Social Order. We quote from another political thinker, F. Hertz, whose views will be found to be of great interest:

It is now generally recognised that a mere machinery of international organisation cannot work if the right spirit is lacking. But how can this spirit be created or strengthened. The proclamation of general principles obviously is not enough. Neither is it sufficient to lay downthat nations must be educated towards that spirit, if a practicable plan and an adequate number of qualified educators are not available. The habit of treating such questions in an unrealistic and perfunctory way is bound to lead to failure, disillusionment and cynicism. Education towards world citizenship, moreover is not merely a matter for the schools. It is connected with all the great issues of political and economic life and could only be solved if the political nations of the world would adopt detailed plans based on identical principles.[F. Hertz, Nationality in History and Politics, p. 413]

Prof. Cobban has expressed the same view:

The solution to which we are apparently forced is the creation of a World state. [Alfred Cobban, op. cit., p. 225]

Laski appealed for the establishment of "a universal social order which shall be composed of members hailing from the four corners of the earth." [Harold Laski, Human Rights, p. 91]

W.A. Gould is thinking on the same lines as the following quotation shows:

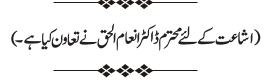
That our primary concern should be for 'home and country' is natural and proper but we cannot escape the implications of membership in world society. [W. A. Gould, Man, Nature and Time, p. 281].

TO BE CONTINUED

- 4- وہ دائرہ اسلام سے باہر چوٹی کے حکماء اور فُضلاء کو ذہن میں رکھیں کیونکہ یہی لوگ ہیں جن کے قائل ہونے سے دنیا کی ذہنی فضا سے باطل تصورات کا اثر زائل کیا جا سکتا ہے۔
  - 5- وه على دنیا كے مسلم حقائق سے آغاز كر كان قرآنى حقائق كى طرف آئيں جن كى صحت لوگوں كيز ديك مسلم نہيں۔
    - 6- کسی غلط عقیدہ کی محض نفی مخالفین کو قائل نہیں کر سکتی جب تک اس کے مقابل کے محصے تصور کا اثبات نہ کمیا جائے۔
- 7- وہ ایک فلسفہ یا ایک فلسفیانہ خیال کی تر دید کے لئے جن تصورات کو تھے سمجھ کر کام میں لائمیں تو کسی دوسرے فلسفہ یا فلسفیانہ خیال کی تر دید کرتے ہوئے اسے غلط قرار نہ دیں۔ بلکہ اپنے موقف پر قائم رہیں۔
  - 8- مغرب کے تصورات کونہ تو رد کریں اور نہ ہی ان کے غلط تصورات کو قبول کریں۔
- 9- ہرغلط فلسفہ کے اندروہ جن تصورات کو تیجے سمجھیں انہیں دوسر نے فلسفوں کی تر دید کرتے ہوئے غلط قرار نہ دیں اور جن تصورات کوغلط سمجھیں' انہیں دوسر نے فلسفوں کی تر دید کرتے ہوئے تھے قرار نہ دیں ور نہ وہ اپنی تر دید خود کریں گے۔

### (3) ڈاکٹر برہان احمہ فاروقی کا موقف:

- 1- کسی علمی صدافت کے ساتھ متصادم نہ ہو بلکہ ہرز مانہ میں تمام علمی صداقتوں کے ساتھ پوری طرح سے ہم نوااور ہم آ ہنگ رہے اور جول جوں علمی صداقتیں منکشف ہوں وہ اس کے اندر ساتی چلی جائیں۔
- 2- جس کے تمام تصورات ایک دوسرے کے ساتھ عقلی ربط وضبط رکھتے ہوں اور ایک دوسرے کی عقلی تا ئیداور توثیق کرتے ہوں۔ یہاسی صورت میں ممکن ہوسکتا ہے جب اس کے تمام تصورات قرآن کے بنیادی تصور کے ساتھ عقلی طور پر متعلق ہوں۔
  - 3- جوتمام باطل فلسفون کی موثر تر دید کرتی ہو۔
- 4- جوکائنات کا ایک ممل فلسفہ ہوا ورحقیقتِ انسان وکائنات کا ہم مسائل کے بارے میں عملی راہ نمائی کرتی اور صدافت اور سچائی کا راستہ بتاتی ہو۔
  - 5- جوعلمى تصورات كى خاميول كوآشكار كر كے انہيں يا كيزه اور سُست بناتى ہو۔
- 6- جوہمیں احکام دین کی حکمتوں اور علتوں کے پورے سلسلہ سے آگاہ کرتی ہواور ان حکمتوں اور علتوں کا ایک ایسا تصور دیتی ہؤجس میں اندرونی طور پرکوئی تضاد نہ ہو۔ اندرونی طور پرکوئی تضاد نہ ہو۔



PUBLISHED SINCE 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IQBAL<sup>R</sup> AND QUAID-E-AZAM<sup>R</sup>

CPL.NO. 28
VOL.74
ISSUE
09

## Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546, 042-35753666 E-mail:idarati@gmail.com

Web: www.toluislam.org www.facebook.com/talueislam/

