

''لَا نَبِيعٌ بَعُدِيثُ '(الحديث) حفرت ثمد عَلِيمًا كے بعد نبوت كا ہر دعوىٰ باطل ہے



علامها قبال ؒ کے ایماءاور قائداعظمؒ کی خواجش پر 1938ء سے ثالع ہونے والاماہنامہ



اگست2021ء

# اہنامہ طاؤع ہل ایک تقریب کی تصویری جھلکیاں سوات میں منعقدہ ایک تقریب کی تصویر کی جھلکیاں منعقدہ ایک تقریب کی تصویر کی جھلکیاں

#### منعقده 9جولا كى 2021ء



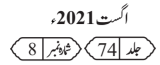








بقيه صفح نمبر 66 پر







| صفحتمبر | مصنف                                     | عنوان                                                             |
|---------|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| 4       | اداره                                    | لمعات:14 اگت، پاکتان اور Quranocracy                              |
| 7       | <i>پروی</i> ر                            | كيا قائداعظم پاكستان كوسيكولرسٽيث بنانا چاہتے تھے؟                |
| 18      | خورشيدا نور، سوات                        | سوات میں پرویز صاحب کے یوم پیدائش پرایک تقریب کا حوال             |
| 22      | شيخ الله د تاايدُ ووكيث                  | اسوهٔ حسنه (مسلسل)                                                |
| 32      | محمدارشد، سليم اختر                      | بچوں کاصفحہ: پرویز کا پیغام بچوں کے نام                           |
| 35      | خواجهاز ہرعباس، کراچی                    | مسلمانوں کے زوال میں پرستش کا کردار                               |
| 42      | ڈاکٹرانعام ا <sup>لحق ،</sup> اسلام آباد | دوقو می نظریهٔ پاکستان والی اسلامی مملکت میں انسانی ذات کا ارتقاء |

چیئر مین:خورشیدانور

ڈاکٹرانعامالحق، ڈاکٹرمنظورالحق

مديرا نتظامي :محدسليم اختر

زرتعاون:50روپے فی پرچہ پاکستان:600روپے سالانہ رجسٹرڈڈاک:1000روپے سالانہ

- ENGLISH SECTION

#### Is Sexual Relationship a Private Matter?

61

By G. A. Parwez (Translated by: Mansoor Alam)

اداره طلوع المارك ما Phone: 042-35714546 ( يكتان ) 54660 عليرك ، لا بحور 14660 ما يكتان ) 145-35714546

www.facebook.com/Talueislam

#### Bank Account Idara Tolu-e-Islam

National Bank of Pakistan, Main Market Branch Gulbarg Lahore **For Domestic Transactions** 

Bank A/C No: 0465004073177672

For International Transactions IBAN:PK36NBPA0465004073177672

Swift Code: NBPAPKKAA02L

اِدارہ طلوعِ اسلام (رجسڑ ڈ) کی مطبوعات سے حاصل شدہ جملہ آمدن قر آنی فکرعام کرنے پرِصَر ف کی جاتی ہے ً

اشتیاق اےمشاق برنٹرز سے چھیوا کر B-25، گلبرگII لا ہور سے شائع کیا

## طاوعال

عقانی شان سے جھیٹے تھے جو، بے بال و پر نکلے ستارے شام کے خون شفق میں ڈوپ کر نکلے ہوئے مدفون دریا زیر دریا تیرنے والے طمانح موج کے کھاتے تھے جو، بن کر گہر نکلے غمار رہ گزر ہیں، کیمیا پر ناز تھا جن کو جبینیں خاک پر رکھتے تھے جو، اکسیر گر نکلے جارا نرم رو قاصد پیام زندگی لایا خبر دیتی تھیں جن کو بجلیاں وہ بے خبر نکلے حرم رسوا ہوا پیر حرم کی کم نگاہی سے جوانان تتاری کس قدر صاحب نظر نکلے زمیں سے نوریان آساں پرواز کہتے تھے یه خاکی زنده تر، پائنده تر، تابنده تر نکلے جہاں میں اہل ایماں صورت خورشید صتے ہیں أدهر ڈوبے إدهر فکلے، إدهر ڈوبے أدهر فکلے یقیں افراد کا سرمایۂ تغمیر ملت ہے یہی قوت ہے جو صورت گر نقزیر ملت ہے۔

(با نگ درا علامه اقبال )

(چاری ہے)

#### بِسُلِكُ إِلرِّهَ الرَّحِيْدِ

( لمعاتث

## 14 اگست، پاکستان اور QURANOCRACY

برحق کہ قائداعظم پاکستان کوایک مذہبی یا تھیوکر یک ریاست نہیں بنانا چاہتے تھے اور یہ بات انہوں نے قیام پاکستان کے ابتداء کے دنوں ہی میں کہد ی تھی فروری 1948ء میں اہل امریکہ کے نام پیغام میں انہوں نے فرمایا تھا۔'' یہ سلمہ بات ہے کہ پاکستان میں کسی صورت میں بھی تھیا کر لیمی رائج نہیں ہوگی جس میں حکومت مذہبی پیشواؤں کے ہاتھ میں دے دی جاتی

ہے کہ وہ خدائی مشن کو پورا کریں'۔ مگر وہ اسے سیکولر ریائی مشن کو پورا کریں'۔ مگر وہ اسے سیکولر ریائی ہیں بھی تھی بنانانہیں چاہتے تھے۔ سیکولرازم کے دعویدارتو گاندھی اور جواہر لال کی کانگریس بھی تھی جس کے صدر تحریک پاکستان کے دور میں ابوالکلام آزاد تھے جنہیں امام الہند کالقب بھی حاصل تھا۔

دراصل ہمارے ذرائع ابلاغ بیسے بھی میر ہے ہیں۔ اس کے کرتا دھرتا قیام پاکستان کی اصل و بنیاد سے
اکثر و بیشتر ناواقف رہے ہیں ٔ حامیان تحریک کا سارا زور
بھی ایک طرف ہندو کے تعصب ٔ عدم رواداری ، مسلم ڈشمنی
اور دوسری طرف مسلمانوں کی معاشی زبوں حالی ٔ تعلیم میں
بسماندگی رہا ہے اس طرح سے اسے علیحدگی کی ایک مذہبی
تحریک کا رنگ دے دیا گیا۔ ماڈرن برغم خودروثن خیال ،

حامیان تحریک کا سارا زور بھی ایک طرف ہندو کے تعصب عدم رواداری مسلم دیمنی اور دوسری طرف مسلم انتخابیم میں پیماندگی مسلمانوں کی معاشی زبوں حالی تعلیم میں پیماندگی رہا ہے اس طرح سے اسے علیحدگی کی ایک مذہبی تحریک کا رنگ دے دیا گیا۔ ماڈرن بزعم خود روشن خیال پروگر یسو طبقے نے اسے مسلمانوں کی تحریک خود ارادیت کا نام دے دیا۔ آ ہے ذرااس پرنگاہ ڈالیس ارادیت کا نام دے دیا۔ آ ہے ذرااس پرنگاہ ڈالیس کہ اصل بات کیا تھی۔ آ ہے دیکھیں گے کہ جس کا سارے فسانے میں کوئی ذکر نہ تھا وہ بات ان کو بہت ان گوارگزری ہے۔

پروگریسو طبقے نے اسے مسلمانوں کی تحریک خودارادیت کا نام دے دیا۔ آیئے ذرااس پر نگاہ ڈالیس کہ اصل بات کیاتھی۔ آپ دیکھیں گے کہ جس کاسارے فسانے میں کوئی ذکر نہ تھاوہ بات ان کو بہت نا گوارگزری ہے۔ 1940ء میں جب لا ہورریز ولیوثن پاس ہوااور 40ءسے 47ء تک ذرامخالفت میں کھڑے لوگوں کا جائز ہ لیا جائے توبات ذرا کھر کرسامنے آجائے گی۔

ہندو کی مخالفت قدرتی بات تھی' بھارت ما تا کی تقسیم گؤہ تھیا ہی کی طرح نا قابل قبول تھی اور پھرمغربی طرز جمہوریت میں انہیں مسلمان اقلیت یہ سدا کی حکمرانی کی نویڈ تھی اورانا کی تسکین بھی کہ جن بیرونی حملہ آوروں نے ہزاروں برس کی تاریخ میں اپنا علیحد تشخص برقرار رکھا' چاہے وہ حکمران رہے ہوں یا دوسری قوموں کے ساتھ مشترک محکوم ۔ان کوآ خرکارزیر کرسکیں گے۔ انگریز کے لئے اس کی مخالفت بھی سمجھ میں آسکتی ہے کہ صدیوں سے کمٹروں میں بٹے ہوئے ملک کوانہوں نے اپنی تنظیمی قابلیت کے بل یہ بظاہرایک ملک بنایاان کے جاتے ہی پھر سے تقسیم ہوجائے اورکوئی حصہ مغربی تصور جمہوریت سے مختلف نظام حکومت کو اپنا آئیڈیل قرار دے اور انگریز کو چینج کرتا ہوا الگ ملک حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائے۔ نڈھال برطانوی سامراج کے لئے یہ بہت بڑی شکست تھی' مگر مقابل میں آ ہنی ارادوں اوراٹل یقین وایمان کے حامل ایک قائد کی قیادت میں اس وقت کی دس کروڑ کی ایک متحد قوم سیسہ پلائی دیوار بن چکی تھی۔ قائد کی شخصیت بقول ماؤنٹ ہیٹن برف کی ایک سل تھی جس یہ بیرونی دباؤ بے معنی تھا' جس کی ناں کو ہاں میں دنیا کی کوئی طاقت نہیں بدل سکتی تھی \_مگرمخالفت بیہیں ختم نہیں ہو جاتی۔اس لڑائی میں ایک اورفریق بھی تھااوریہ ہے کانگریس اورمتحدہ ہندوستان کےوہ حامی مسلمان جومذہبی جماعتوں کالیبل ماتھوں یہ سجائے قائد کی مخالفت میں سرگرم تھے اس کے مغربی لباس مغربی تعلیم مغربی رہن سہن کو ہدف بتقید بناتے تھے۔خود کو مذہب کے علمبر دار اور دینیات پیراتھارٹی کہتے تھے' پینیٹنلسٹ مسلمان ابوالکلام' عبدالغفار' آصف علی' سیرمجمود' کے روپ میں تھے' پیاحرار کے روپ میں بھی تھےٰ انصار کی شکل میں بھی اور جماعت اسلامی کے رنگ میں بھی۔ان سب کا کہنا تھا کہ ہم سے زیادہ مسلمانوں کا ہمدردکون ہوسکتا ہے اور اسلام کے نقاضے ہم سے زیادہ کون جانتا ہے۔ سید ھے ساد ھے مسلمان عوام یہ ان کے نقدس کا رعب بھی تھا مگرا دھرلا کھ مولا ناسہی ادھرایک ہی مردمجاہد'ایک قلندر:

فقیہہ شہر قاروں ہے لغت ہائے تجازی کا تلندر جز دو حرفِ لا اللہ کچھ بھی نہیں رکھتا وہ کہتے تھے متحدہ ہندوستان میں کانگریس ہمیں مذہبی شعائر کی رسومات کی نماز روز سے کی زکو ہ و حج کی نکاح وطلاق کے نجی معاملات کی ضانت دیتی ہے ہمیں اور کیا جائے۔

غور کیجئے تو اس طرح سے ان کی چودھراہٹ ہی نہیں معاملات پرخصوصی گرفت کو دوام حاصل ہوتا۔ دوسری طرف قائدا تھے۔ مولا نا حضرات کی طرح اتھارٹی ہونے کے دعو یدار نہ قائدا عظم سے جو ہرموقعہ پرقر آن پاک کی بالادسی کے علمبردار سے۔ مولا نا حضرات کی طرح اتھارٹی ہونے کے دعو یدار نہ سے خود اسم 19 بی میں حیدر آباد عثمانیہ یو نیورسٹی کے طلباء کے سوال کے جواب میں اعتراف کیا کہ'' میں نہ کوئی مولوی ہوں نہ ملانہ مجھے دینیات میں مہارت کا دعوی ہے البتہ میں نے قر آن مجید اور قوانین اسلام کی اپنے طور پر کوشش کی ہے اس عظیم الثان کتاب کی تعلیمات میں انسانی زندگی کے ہرباب کے متعلق ہدایات موجود ہیں۔۔''

اوراس مطالعے اورغور وفکرنے اس غیر معمولی ذبین شخص کو کیا بصیرت بخش دی کن دوٹوک لفظوں میں اسلامی حکومت کی امتیازی خصوصیت پیش کی ۔ فرمایا ''اسلام میں اصلاً نہ کسی بادشاہ کی اطاعت ہے نہ پارلیمان کی نہ کسی اور شخص یا ادارہ کی اقر آن کریم کے احکام ہی سیاست و معاشرت میں ہماری آزادی اور یابندی کے حدود متعین کرتے ہیں' اسلامی حکومت

دوسری طرف قائداعظم تھے جو ہرموقعہ پرقر آن پاک
کی بالادستی کے علمبردار تھے۔ مولانا حضرات کی طرح
اتھارٹی ہونے کے دعویدار نہ تھے خود 1941ء میں
حیدرآ بادعثمانیہ یونیورسٹی کے طلباء کے سوال کے جواب
میں اعتراف کیا کہ'میں نہ کوئی مولوی ہوں نہ ملانہ مجھے
دینیات میں مہارت کا دعویٰ ہے البتہ میں نے قرآن
مجیداور قوانین اسلام کے مطالعہ کی اپنے طور پرکوشش کی
ہے اس عظیم الشان کتاب کی تعلیمات میں انسانی زندگی
کے ہرباب کے متعلق ہدایات موجود ہیں۔'

دوسرے الفاظ میں قرآئی اصول و احکام کی حکمرانی
ہے '۔اور یہ کہہ کر قیام پاکستان کا جواز دیا کہ' حکمرانی
کے لئے لامحالہ آپ کو علاقہ اور مملکت کی ضرورت
ہے '۔ قائداعظم جیت گئے پاکستان بن گیا۔ مخالف
اسے تسلیم کرنے یہ مجبور تو ہوئے مگراندر بی اندر چوٹ
کھائے سانپ کی طرح بیج و تاب کھاتے رہے '
انگستان کی پارلیمان میں آ واز سنی گئی کہ بیقسیم عارضی
ہوگی اور سیکولرازم کے دعویدار نہرو نے بھی کہا کہ ہم
معاشری طور پر یا دوسرے طریقوں سے پاکستان کو
معاشری طور پر یا دوسرے طریقوں سے پاکستان کو
مجبور کر دیں گے کہ وہ گھنوں کے بل آگر ہم سے
درخواست کرے۔۔۔۔اور مذہب کے بیملمبردار بھی
جوت درجوتی آسی ملک میں بناہ گیر ہوئے جسے وہ وہ زیادہ

سے زیادہ مسلمانوں کی کافرانہ حکومت کا درجہ دیتے تھے۔ اور پھرمسلسل ومتواتر ہر حکومت کو گردن زدنی قرار دیتے رہے کہ وہ یہاں پہ نثر بعت نافذ نہیں کرتی ۔مطلب یہ کہ اقتدار ہمیں دو کہ ہم ہی یہ کام کر سکتے ہیں ۔ یعنی تھیا کر یہی مذہبی پیشوائیت کی حکومت ۔ علی حکومت کو قائم رکھنے کے لئے ڈھیل دی محکومت ۔ اور فرقوں میں بٹی اس مذہبی پیشوائیت کو ایک ڈکٹیٹر نے اپنی حکومت کو قائم رکھنے کے لئے ڈھیل دی مراعات دیں کسی حد تک نثر یک اقتدار کیا تو ملک فرقہ بازی اور انتشار اور با ہمی جدال وقتال کا شکار ہو کررہ گیا' امن وامان چین سکون ملک ہے دخصت ہو گئے۔

یہلوگ اب بھی یہی راگ الاپ رہے ہیں 'ضرورت ہے کہ ہم قائداعظم کے خیالات کو ان کی تقاریر کو اپنے سامنے رکھیں وہ نہ تھیا کر ایس کے حق میں تھے نہ ہی مغربی سیکولریت کے وہ قر آنی مملکت کے داعی تھے۔

مرحوم ڈاکٹر سیرعبدالودود نے اس نظام حکومت کے لئے ایک نیالفظ لغت کودیا تھا' ضرورت ہے کہ اسے دہرایا جائے کہ وہ قاطع ہے ہرطاغوتی نظام کا خواہ وہ شہنشا ہیت ہو (ملوکیت) کمیونزم ہو یا مغربی پارلیمانی جمہوریت ۔ اور وہ لفظ ہے قرآ نوکر لیں (Quranocracy) ۔ قرآن میں دیئے گئے تصورات (معاشی' معاشرتی' سیاسی ) کی روشنی میں' اس کی ابدی اقدار کی پابند حکومت کہ اسی میں انسانیت کی فلاح ہے۔

#### بِسُلِيكُ إِلَّهُ التَّحِيْدِ

7.5%

### کیا قائداعظم یا کستان کوسکولرسٹیٹ بنانا چاہتے تھے؟ (سردارشوکت حیات کوغلط فہمی ہوئی ہے)

مفکرِقر آن علامه غلام احمد پرویزگی زندگی کا آخری مضمون جو پریس میڈیا میں شائع ہوا

مفکرقر آن علامہ غلام احمد پرویز نے اپنی نہایت کمز ورضحت کے باو جود 25 اپریل 1984ء کو 25 بی گلبرگ 2 ، لا ہور میں روز نامہ جنگ لا ہور کے نمائندگان جناب ضیا شاہد صاحب اسد اللہ غالب صاحب اور جناب اسد اللہ غالب صاحب کو انظر و یود یا جس کی ویڈیوجی ادارہ طلوع اسلام کے پاس دستیاب ہے۔ روز نامہ جنگ لا ہور نے 4 مئی 1984ء کے جمعہ میگزین میں جناب پرویز کے انٹر و یو میں دیئے گئے جوابات پر مشمل مضمون کی صورت میں شائع کیا۔ چونکہ میضمون نہایت اہم ہے۔ اور جناب پرویز کا پریس میڈیا میں شائع ہونے والا آخری مضمون ہے اور آج بھی نہایت تازہ حالات کی روشنی میں پاکستانیوں کی خصوصاً اور عوام الناس کی عموماً را ہنمائی کے لئے بہت ضروری معلومات کا حامل ہے اس لئے بشکریدروز نامہ جنگ لا ہور اس مضمون کو دوبارہ ماہنامہ طلوع اسلام کی زینت بنایا جارہا ہے۔

روز نامہ جنگ (لاہور) کے جمعہ میگزین ایڈیشن (بابت 13 الغایت 19 اپریل 1984ء) میں سردار شوکت حیات کا

قائداعظم کے ساتھ اس قرب کی بنا پر مجھے ذاتی طور پر معلوم ہے کہ وہ کس قسم کا اسٹیٹ بنانا چاہتے تھے کیاں میں جو پچھ عرض کروں گا وہ میر سے ذاتی علم پر مبنی نہیں ہوگا کیونکہ کسی کا ذاتی علم تاریخی سند قرار نہیں پاسکتا۔ میں جو پچھ کہوں گا وہ قائداعظم کے ان بیانات اور تقاریر پر مبنی ہوگا جو چھ ہی کر محفوظ ہو چکی ہیں

ایک انٹرویوشائع ہواہے جس میں انہوں نے (ملخصاً) کہا ہے کہ قائد افظام پاکستان کو اسلامی مملکت نہیں بلکہ سیکور فلاحی مملکت بنانا چاہتے تھے۔ اس کی تائید میں انہوں نے قائد افظام کی 11 اگست 1947ء کی تقریر کا حوالہ بھی دیا ہے۔ یہ کوئی نئی بات نہیں جو سردار شوکت حیات نے کہی ہو۔ اس سے پہلے بھی اس قسم کے شوشے چھوڑ ہے جاتے ہو۔ اس سے پہلے بھی اس قسم کے شوشے چھوڑ ہے جاتے رہے ہیں۔ مدون طور پراسے جسٹس محرمنیر (مرحوم) نے

ا پٹی کتابFrom Jinnah To Zia میں چھوڑ اٹھاجس کا تفصیلی جواب میں نے اپنے ایک مقالہ میں دیا تھا۔

چونکہ سردار شوکت حیات نے اپنے انٹر ولیو میں وہی اعتراضات دہرائے ہیں جنہیں جسٹس (مرحوم) نے اپنی کتاب میں پیش کیا تھا۔ میں سمجھتا ہوں کہ میرے مذکورہ صدر مقالہ کی اشاعت اس کوشش کونا کام بنانے میں موثر ثابت ہوگی جوتار پخ کوسنح کرنے اور قائداعظم کے خلاف الزام تراشنے کے لئے کی جارہی ہے تحریک پاکستان کے سلسلے میں بالعموم اور قائداعظم م

''تمہارے دین کی بیعظیم الشان بلند نظری' ملاؤں اور فقیہوں کے فرسودہ اوہام میں جکڑی ہوئی ہے اور آزادی چاہتی ہے۔ روحانی اعتبار ہے ہم حالات و جذبات کے ایک قیدخانے میں محبوں ہیں' جوصد یوں کی مدت میں ہم نے ایک قیدخانے میں محبوں ہیں' جوصد یوں کی مدت میں ہم نے ایپ گردخود تعمیر کرلیا ہے اور ہم بوڑھوں کے لئے شرم کا مقام ہے کہ ہم نو جوانوں کوان اقتصادی' سیاسی' بلکہ مذہبی بحرانوں کا مقابلہ کرنے کے قابل نہ بنا سکے جوز مانہ حاضر میں آنے والے ہیں۔

کے شمن میں بالخصوص جو کچھ میں کہتا چلا آ رہا ہوں اور کہوں گا وہ شنیز نہیں دید ہے۔ میں (اپنے متعلق اکثر کہا کرتا ہوں کہ میں) 1930ء کا پاکستانی ہوں۔ جب علامہ اقبال نے (اللہ آباد کے مقام پر) اپنے خطبہ صدارت میں فرما یا تھا کہ اسلام ایک زندہ حقیقت صرف اپنی آزاد مملکت میں بن سکتا ہے اور اس مقصد کے لئے انہوں نے مسلمانان ہند کے لئے ایک جدا گا نے مملکت کا تصور پیش کیا تھا۔ اس کے بعد جب قائد اعظم اس شمع کو لے کر آگے بڑھے تو بعد جب قائد اعظم اس شمع کو لے کر آگے بڑھے تو میں نے ملازمت میں ہونے کے باوجود تقریباً دس

سال تک ان کی معیت اور قیادت میں اپنے انداز سے تحریک پاکستان میں بھر پور حصہ لیا۔ اس زمانہ کے طلوع اسلام کے فاکل اس کے شاہد ہیں۔

قائداً عظم کے ساتھ اس قرب کی بنا پر مجھے ذاتی طور پر معلوم ہے کہ وہ کس قسم کا اسٹیٹ بنانا چاہتے سے لیکن میں جو کچھ کوض کروں گا وہ میر سے ذاتی علم پر مبنی نہیں ہوگا کیونکہ کسی کا ذاتی علم تاریخی سند قر ارنہیں پاسکتا۔ میں جو پچھ کہوں گا وہ قائدا عظم کے ان بیانات اور تقاریر پر مبنی ہوگا جو چھپ کر محفوظ ہو چکی ہیں عام طور پر بیہ مغالطہ پیدا کیا جا تا ہے کہ چونکہ قائدا عظم تھیا کر لیک نہیں چاہتے سے بڑی رکیک اور بودی ہے۔ تھیا کر لیک اسی طرح نہیں چاہتے سے بڑی رکیک اور بودی ہے۔ تھیا کر لیک اسی طرح خلاف خلاف اسلام ہے جس طرح سیکولرازم ۔ لہذا قائدا تھا کہ اعظم جس طرح سیکولرازم کے خلاف سے اس کی خلاف سے تھیا کر لیک کے بھی خلاف سے تھے۔ تھیا کر لیک کے بھی خلاف سے تھیا کر لیک کے بھی خلاف سے تھے۔ تھیا کر لیک کہتے کسے ہیں اسے انہوں نے اپنے اس پیغام میں واضح کر دیا تھا جو انہوں نے بحیثیت گورز جنزل فروری 1948ء میں اہل امر یکہ کے نام براڈ کا سٹ کیا تھا۔ اس میں انہوں نے یا کستان کے دستور کے متعلق فرمایا تھا۔۔۔

پاکستان کی دستورساز آسمبلی نے ابھی پاکستان کا آئین مرتب کرنا ہے میں نہیں جانتا کہ اس آئین کی آخری شکل کیا ہوگی۔لیکن مجھے یقین ہے کہ وہ اسلام کے بنیادی اصولوں کا آئینہ دار جمہوری انداز کا ہوگا۔اسلام کے بنیادی اصول بھی اسی طرح عملی زندگی پرمنطبق ہو سکتے ہیں جس طرح وہ تیرہ سوسال پہلے ہو سکتے تھے۔اسلام نے ہمیں وحدت انسانیت اور ہر ایک کے ساتھ عدل ودیانت کی تعلیم دی ہے۔ آئین پاکستان کے مرتب کرنے کے سلسلہ میں جو ذمہ داریاں اور فرائض ہم پرعائد ہوتے ہیں' ان کا ہم پورا پورا احساس رکھتے ہیں۔ پچھ بھی ہوئی یہ اور مسلمہ ہے کہ پاکستان میں کسی صورت میں بھی تھیا کر سی رائے نہیں ہوگی جس میں عکومت مذہبی پیشواؤں کے ہاتھ میں دے دی جاتی ہے کہ وہ (بزعم خویش) خدائی مشن کو پورا کریں۔

#### تھيا كريسي كى مخالفت:

اس براڈ کاسٹ کے آخری فقرہ میں قائداعظمؓ نے واضح الفاظ میں بتادیا کہ تھیا کر لیمی وہ نظام حکومت ہوتا ہے جس میں اقتدار مذہبی پیشواؤں کے ہاتھ میں دے دیا جاتا ہے کہ وہ (بزعم خویش) خدائی مشن کو پورا کریں۔قائداعظمؓ اس طرز حکومت کے خلاف سے اور قرآن آیا ہی اسے مٹانے کے لئے تھا۔

علامہ اقبال اور قائد اعظم دونوں تھیا کر لیں کے خلاف تھے اور سخت خلاف۔ اس لئے کہ تھیا کریک سٹیٹ اور اسلا مک سٹیٹ ایک دوسرے کی ضد ہیں۔علامہ اقبال نے تھیا کر لیں کے خلاف کیا پچھاور کتنا پچھ کھا تھا'اس کی وضاحت کا میمقام نہیں۔ یہاں ان کے صرف ایک بیان پر اکتفا کیا جاتا ہے جو روزنامہ انقلاب (لا ہور) کی 23 مارچ 1932ء کی اشاعت میں شائع ہوا تھا اور جس میں انہوں نے تو م کو خاطب کر کے فرمایا تھا:

''تمہارے دین کی یے عظیم الشان بلندنظری ملاؤں اور فقیہوں کے فرسودہ اوہام میں جکڑی ہوئی ہے اور آزادی چاہتی ہے۔روحانی اعتبار سے ہم حالات وجذبات کے ایک قید خانے میں محبوس ہیں جوصد یوں کی مدت میں ہم نے اپنے گردخود تغییر کرلیا ہے اور ہم بوڑھوں کے لئے شرم کا مقام ہے کہ ہم نو جوانوں کوان اقتصادی سیاسی بلکہ مذہبی بحرانوں کا مقابلہ کرنے کے قابل نہ بنا سکے جوز مانہ حاضر میں آنے والے ہیں۔ ضرورت اس امرکی ہے کہ ساری قوم کی موجودہ ذہنیت کو یکسر تبدیل کردیا جائے تا کہ وہ پھرنی آرز وؤں نئی شناؤں اور نئے نصب العین کی امنگ کو محسوں کرنے لگ جائے۔

انہوں نے اس کے ساتھ ہی ہے بھی واضح کر دیا تھا کہ اس قسم کا انقلاب بڑی ذہنی جدو جہد کا متقاضی ہوگا

اور بیاسی صورت میں ممکن ہوگا کہ' اسلامی دنیااس کی طرف عمر ٹسی کی روح کو لے کرآ گے بڑھے۔ وہ عمر ٹرجو اسلام کا سب سے پہلاحریت پیند قلب ہے۔ وہ جسے رسول الله سَالَیْا ہُمّا کی حیات طیبہ کے آخری لمحات میں بہنے کی جرائت نصیب ہوئی کہ سسحسدہ اکتاب الله سسنہ ہمارے لئے خداکی کتاب کافی ہے۔'' دخطبات اقبالؓ)

قائداعظمؓ نے 5 فروری 1938ء کومسلم یو نیورٹی علی گڑھ' کی یونین سے خطاب کرتے ہوئے نوجوان طالب

علموں سے کہا تھا کہ:

وہ مقصد کیا تھا جس کے حصول کے لئے پاکستان کا مطالبہ کیا گیا تھا اور قائدا عظم اور خالفین مطالبہ پاکستان کے مابین جنگ کس بات پر ہوئی تھی؟ وہ جنگ صرف اس بنا پرلڑی گئی تھی کہ قائدا عظم اسلامی ریاست متشکل کرنا چاہتے تھے اور خالفین پاکستان (ہندواور مسلمان نیشنلسٹ) سکوارسٹیٹ کے حامی تھے۔

'' مسلم لیگ نے ایک کام تو کر دیا اور وہ یہ کہ اس نے تہ ہیں رجعت پہند عناصر کے چنگل سے چھڑا دیا ہے اور اس خیال کو عام کر دیا ہے کہ جو لوگ خود غرضی کا' مفاد پر ستانہ کھیل کھیل رہے ہیں وہ قوم کے غدار ہیں ۔ اس میں کوئی شک وشبہ ہیں کہ اس نے تہ ہیں اس نالپندیدہ عضر کی جکڑ بندیوں سے آزاد کر دیا ہے جسے مولوی یا مولانا کہتے ہیں۔''

(تقاريرقا ئداعظم محصهاول ص48)

اس سے ان کی مراد تھیا کر لیمی کی مخالفت تھی۔اس کی وضاحت کرتے ہوئے انہوں نے 11 اپریل 1946 ء کو دہلی میں مسلم لیجسلیٹرز کونشن کے آخری اجلاس سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا تھا:

اسے اچھی طرح سمجھ لیجئے کہ ہم کس مقصد کے لئے یہ جنگ کررہے ہیں۔ ہمارانصب العین تھیا کر لیم نہیں۔ہم تھیا کریٹک سٹیٹ نہیں بنانا چاہتے۔ (قاریر جناح 'شائع کردہ' شخ محمدا شرف جلد دوم' ص 386) اسلامی حکومت کی امتیازی خصوصیات:

وہ تھیا کریٹک سٹیٹ نہیں بلکہ اسلامک سٹیٹ بنانا چاہتے تھے۔ اسلامک سٹیٹ کے اصول و معانی کیا ہوتے ہیں ہیہ موضوع بڑی تفصیل چاہتا ہے ( میں اس کے متعلق صدہا صفحات لکھ چکا ہوں ) اس کا نقطۂ ماسکہ ہیہ ہے کہ اس میں کسی انسان کو حق حکومت حاصل نہیں ہوتا۔ اس حقیقت کو انہوں نے حیدر آباد ( دکن ) میں عثانیہ یو نیور سٹی کے طلبہ کو 1941 ء کو انٹر و یود ہے ہوئے ایسے جامع انداز میں سمٹا کر بیان کردیا تھا جس کے بعد پچھا ور کہنے کی ضرورت ہی نہیں رہتی .....انہوں نے فرمایا تھا: اسلامی حکومت کے تصور کا یہ امتیاز ہمیشہ پیش نظر رہنا چاہئے کہ اس میں اطاعت اور وفاکیشی کا مرجع خدا

ما ہنامہ طابع عبال اللہ عبال ا

کی ذات ہے جس کی تکمیل کا واحد ذریعہ قرآن مجید کے احکام اور اصول ہیں۔ اسلام میں اصلاً نہ کسی بادشاہ کی اطاعت ہے نہ کسی پارلیمان کی نہ کسی اور شخص یا ادارہ کی قرآن کریم کے احکام ہی سیاست یا معاشرت میں ہماری آزادی اور پابندی کے حدود متعین کرتے ہیں۔ اسلامی حکومت دوسرے الفاظ میں قرآنی اصول اور احکام کی حکمرانی ہے اور حکمرانی کے لئے آپ کوعلاقہ اور مملکت کی ضرورت ہے۔

(اورينك پريس بحوالدروز نامهانقلاب لا مور مورخه 8 جنوري 1942ء، جلد 16 بروز نخ شنبه، 20 ذوالحجه 1360 ججرى)

#### مطالبه یا کستان کا مقصد:

وہ مقصد کیا تھاجس کے حصول کے لئے پاکستان کا مطالبہ کیا گیا تھا اور قائدا کو عظیم اور خالفین مطالبہ پاکستان کے مابین جنگ کس بات پر ہوئی تھی؟ وہ جنگ صرف اس بنا پرلڑی گئی تھی کہ قائدا عظیم اسلامی ریاست منتشکل کرنا چاہتے تھے اور خالفین پاکستان (ہندواور مسلمان نیشناسٹ) سیکولرسٹیٹ کے حامی تھے تفصیل اس اجہال کی بڑی وسعت طلب ہے۔ میں چندا یک مثالوں پر اکتفا کروں گا۔۔۔قائدا عظیم نے جب مذہب (دین) کی بنیادوں پر مملکت قائم کرنے کا مطالبہ پیش کیا تو (اس زمانے کے) کا نگریس کے ایک ناموالبیڈر مسٹر جھولا بھائی ڈیسائی ڈیسائی نے ایوان آسمبلی میں (جس میں وہ کا نگریس پارٹی کے لیڈر تھے) پکار کر کہا۔۔۔

کے ایک نامور لیڈر مسٹر جھولا بھائی ڈیسائی نے ایوان آسمبلی میں رجس میں وہ کا نگریس پارٹی کے لیڈر تھے) پکار کر کہا۔۔۔

اب یہ ناممکن ہے کہ کوئی ایسا نظام حکومت قائم کیا جا سے جس کی بنیاد مذہب پر ہو وقت آپ چکا ہے کہ ہم

اعتر اف کر لیں اور اسے اچھی طرح ذہ ہن نشین کرلیس کہ ضمیر مُذہب اور خدا کوان کے مناسب مقام ' یعنی

اعتر اف کر لیں اور اسے اچھی طرح ذہ ہن نشین کرلیس کے معاملات میں گھیٹ کرنہ لا یا جائے ۔ اس

بات کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا کہ اگر مذہب کو سیاست سے الگ نہ کیا جائے تو کوئی نظام حکومت قائم رہ

سکتا ہے۔ عصر حاضر میں بہترین نظام حکومت اس نظر سے پر قائم ہوسکتا ہے کہ جغرافیائی حدود کے اندر گھر ا

ہوا ایک ملک ہواور اس ملک کے اندر رہنے والے تمام افر ادمعاشی اور سیاسی مفاد کے رشتے میں منسلک ہوا کیٹ جو کرا یک قوم بن جائیں۔

(ہدوستان ٹائر 1938 و کرا بی قوم بن جائیں۔

اس پر حاشیہ آرائی کرتے ہوئے ہندوستان ٹائمزنے لکھاتھا:

حکومت الہید کا تصور ایک داستان پارینہ ہے اور مسلمانوں کا فعل عبث ہوگا اگر وہ ہندوستان جیسے ملک میں اس کے احیاء کی کوشش کریں جہال مختلف جماعتیں ایک دوسر ہے سے تھی ہوئی ہیں یااس امر کا خیال کریں کہ اس مقصد کے لئے ملک کو دوحضوں میں تقسیم کر دیا جائے۔ بیعلامت خوش آئند ہے کہ خود مسلمانوں کے ذمہ دار رہنمااس سراب کے پیچھے لگنانہیں چاہتے۔

(ہندوستان ٹائمز 1939-11-14)

1940ء میں جب قرار داد پاکستان منظور ہوئی تواس پرتبھرہ کرتے ہوئے مسٹرگاندھی نے کہاتھا: اگر مذہب کوعلی حالبر ہنے دیا جائے بعنی ایک نج کا معاملہ اور خدااور بندے کے درمیان ایک ذاتی تعلق' تو پھر ہندوؤں اور مسلمانوں کے کئی ایک اہم مشترک عناصرنکل آئیں گے جومجبور کریں گے کہ بید دونوں ایک

مشتر که زندگی بسر کریں اوران کی راه ممل بھی مشترک ہو۔ (ہندوستان ٹائمز 1940-6-9)

اسی رومیں مسٹر گا ندھی نے 1946ء میں کھا تھا:

اگر میں ڈکٹیٹر ہوتا تو مذہب اور حکومت کو الگ الگ کر دیتا۔ مجھے میرے مذہب کی قسم میں اس کے لئے جان تک دے دیتا۔ مذہب میر ا ذاتی معاملہ ہے۔ حکومت کو اس سے کیا واسطہ؟ حکومت کا منصب بیہ ہے کہ وہ تہاری دنیاوی ضروریات کا خیال رکھے ..... مذہب سے اس کا کوئی واسط نہیں مذہب ہر شخص کا پر ائیویٹ معاملہ ہے۔

(ہریجن 1946-19-9)

مسٹر گاندھی کا بیرد عمل' قائداعظم ؒ کے اس خط کا نتیجہ تھا جوانہوں نے اول الذکر کو کیم جنوری 1940 ء کو لکھا تھا۔اس میں انہوں نے (مسٹر گاندھی سے ) کہاتھا:

آج آپ اس سے انکار کرتے ہیں کہ قومیت کی تشکیل میں مذہب ایک بہت بڑا عضر ہے کیکن جب

قائداعظم نے واضح الفاظ میں بتا دیا تھا کہ اسلامی مملکت وہ ہے جس میں قرآن عظیم کی حکمرانی ہو۔انہوں نے قرآن مجید کی عظمت اور جامعیت کا کسی ایک بیان میں ذکر نہیں کیا 'وہ پوری تحریک پاکستان کے دوران اس حقیقت کو دہراتے رہے۔

خودآپ سے بیسوال کیا گیاتھا کہ زندگی میں آپ کا مقصود کیا ہے اور وہ کوئی قوت محرکہ ہے جوہمیں آ مادہ بیمل کرتی ہے۔ کیا وہ مذہب ہے یا سیاست یا عمرانی اصلاح؟ تو آپ نے کہاتھا کہ وہ خالص مذہبی جذبہ ہے۔ (لہذا مذہب اور سیاست والگ الگ شعبے ہونہیں سکتے) آپ تدنی معاشی سیاسی اور

خالص مذہبی امور کو الگ الگ شعبوں میں تقسیم کر ہی نہیں سکتے 'جس مذہب کو انسانی معاملات سے واسط نہیں میں اسے مذہب ہی تسلیم نہیں کرتا۔ مذہب انسان کے ہرمعاملہ کے لئے اخلاقی بنیاد مہیا کرتا ہے۔اگر مذہب نہ ہوتو انسانی اعمال اس بنیاد سے محروم رہ جاتے ہیں اور جب زندگی الیمی بنیاد سے محروم

ره جائے تو وہ زندگی انسانی نہیں محض غوطہ آرائی اور ہنگامہ پروری بن کررہ جاتی ہے جس میں شور و شغب تو بہت ہوتا ہے کیکن مقصد کچھ ہیں ہوتا۔

(تقارير جناح 'جلداول 'ص140-139)

#### قرآن مجيد كي عظمت:

ہم پہلے دیکھ چکے ہیں کہ قائداعظم نے واضح الفاظ میں بتادیا تھا کہ اسلامی مملکت وہ ہے جس میں قرآن عظیم کی حکمرانی ہو۔ انہوں نے قرآن مجید کی عظمت اور جامعیت کا کسی ایک بیان میں ذکر نہیں کیا 'وہ پوری تحریک پاکستان کے دوران اس حقیقت کو دہراتے رہے۔ مثلاً اپریل 1943ء کا ذکر ہے۔ صوبہ سرحد کی مسلم سٹوڈنٹس فیڈریشن نے قائداعظم سے ایک پیغام کے لئے درخواست کی۔ آپ نے جواب میں فرمایا:

تم نے مجھ سے کہا کہ میں تہمیں کوئی پیغام دوں۔ میں تہمیں کیا پیغام دوں جبکہ ہمارے پاس پہلے ہی ایک عظیم پیغام موجود ہے جو ہماری را ہنمائی اور بصیرت افروزی کے لئے کافی ہے۔ وہ پیغام ہے خداکی کتاب عظیم' قرآن کریم۔

(تقاریرُ جلداولُ ص 516)

13 نومبر 1939ء کوآپ نے قوم کے نام عید کا پیغام نشر فر مایا۔اس ز مانے میں ملک میں ہنگا ہے اور فساد ہرپا ہو

#### رہے تھے۔آپ نے قوم سے کہا:

جب ہمارے پاس قرآن کریم الیم شعل ہدایت موجود ہے تو پھر ہم اس کی روشنی میں ان اختلافات کو کیوں نہیں مٹا سکتے ؟

دسمبر 1943ء میں کراچی میں مسلم لیگ کا سالانہ اجلاس منعقد ہوا۔ اس کے آخری اجلاس سے خطاب کرتے ہوئے آپ نے خود ہی سوال اٹھایا۔

وہ کونسارشتہ ہے جس سے منسلک ہونے سے تمام مسلمان جسد واحد کی طرح ہیں' وہ کونسی چٹان ہے جس پران کی ملت کی عمارت استوار ہے' وہ کونسائنگر ہے جس سے اس امت کی کشتی محفوظ کر دی گئی ہے؟ اس کے بعد خود ہی ان سوالات کا جواب ان الفاظ میں دیا!

وہ بندھن وہ رشتہ وہ چٹان وہ کنگر خدا کی عظیم کتاب قرآن مجید ہے۔ مجھے یقین ہے کہ جوں جو ہم آگ برطے جائیں گے ہم میں زیادہ سے زیادہ وحدت پیدا ہوتی جائے گی ..... ایک خدا 'ایک کتاب' ایک رسول علی ﷺ 'فلہذ اایک قوم۔

(تقاریر ٔ جلددوم ٔ ص50)

انہوں نے 1945ء میں' ملت کے نام عید کے پیغام میں ایک ایسی حقیقت کشابات کہی جس پرنگہ بصیرت ہمیشہ وجد کرتی رہے گی .....آپ نے فرمایا:

اس حقیقت سے ہر مسلمان واقف ہے کہ قرآن کے احکام مذہبی اور اخلاقی حدود تک محدود نہیں۔ مشہور مورخ گبین نے ایک جگہ لکھا ہے کہ '' بحر اٹلانٹک سے لے کر گنگا تک ہر جگہ قرآن کو ضابطہ حیات کے طور پر مانا جاتا ہے۔ اس کا تعلق صرف اللہیات تک نہیں بلکہ وہ مسلمانوں کے لئے سول اور فو جداری قوانین کا ضابطہ ہے جس کے قوانین نوع انسان کے تمام اعمال واحوال کو محیط ہیں اور بیقوانین غیر متبدل منشائے خداوندی کے مظہر ہیں۔ اس کے بعد قائد اعظم محقوم ماتے ہیں:

اس حقیقت سے سوائے جہلاء کے ہر شخص واقف ہے کہ قرآن مسلمانوں کا بنیادی ضابطہ زندگی ہے جو معاشرت ' مذہب' تجارت' عدالت' فوج' دیوانی' فوجداری اور تعزیرات کے ضوابط کو اپنے اندر لئے

اواکل 1977ء کا ذکر ہے۔ جرمنی میں پاکستان ایسوسی ایشن کے زیراہتمام قائداعظم کے جشن صد سالہ کی ایک تقریب منائی گئی۔اس میں ایک جرمن سکالز'پروفیسرڈاکٹرکراہنن (Krahnan) نے اپنی تقریر کے دوران کہاتھا:

قائداعظم حُمِعالیؓ کے سامنے ماڈل ٔ قر آن مجیدتھا۔ (یا کتان ٹائمز '3 فروری 1977ء) ہوئے ہے۔ مرہی تقاریر ہوں یاروزمرہ کے معمولات۔ روح کی نجات کا سوال ہو یا بدن کی صفائی کا اجتماعی حقوق کا سوال ہو یا انفرادی واجبات کا۔ عام اخلا قیات ہوں یا جرائم۔ دنیاوی سز اکا سوال ہو یا آخرت کے مواخذہ کا۔ اس سب کے لئے اس میں قوانین موجود ہیں۔ اس لئے نبی اکرم مُنافیاً م

ا پنے پاس رکھے اور اس طرح اپنا مذہبی پیشوا آپ بن جائے۔ (انہیں الگ مذہبی پیشوا وُس کی ضرورت نہیں )۔

حیدرآ باد (دکن) کے جس انٹرویوکا ذکر پہلے آچکا ہے'اس میں جب طلبہ نے بیسوال کیا کہ'' مذہب اور مذہبی حکومت کے لوازم کیا ہیں؟ تواس کے جواب میں انہوں نے فر مایا تھا:

جب میں انگریزی زبان میں مذہب (Religion) کا لفظ سنتا ہوں تو اس زبان اور محاورے کی روسے میر ا ذہن لامحالہ خدا اور بندے کے باہمی پر ائیویٹ تعلق کی طرف منتقل ہوجا تا ہے۔ لیکن میں خوب جانتا ہوں کہ اسلام کے نز دیک مذہب کا بیمحدود اور مقید مفہوم نہیں۔ میں نہ کوئی مولوی ہوں نہ مُلاّ ۔ نہ مجھے دینیات میں مہارت کا دعویٰ

ہم نے پہلے کہا ہے کہ قائداعظم کی طرف سے پیش کردہ مطالبہ پاکستان کی مخالفت ہندو نے بھی کی تھی اور قومیت پرست مسلمان لیڈروں نے بھی۔ ان میں سرفہرست نیشنلسٹ علماء کا طبقہ تھا۔ اگران کی وجبہ مخالفت سامنے آجائے تواس سے بھی بیواضح ہوجا تا ہے کہ قائداعظم کس قسم کی مملکت قائم کرنا چاہتے سے اوران کے مخالفین کس قسم کی ؟

ہے۔البتہ میں نے قرآن مجیداور قوانین اسلام کے مطالعہ
کی اپنے طور پرکوشش کی ہے۔اس عظیم کتاب کی تعلیمات
میں انسانی زندگی کا روحانی پہلو ہو یا معاشرتی 'سیاسی ہو یا معاشی'
ہیں۔زندگی کا روحانی پہلو ہو یا معاشرتی 'سیاسی ہو یا معاشی'
غرضیکہ کوئی شعبہ ایسانہیں جوقرآنی تعلیمات کے احاطہ سے
باہر ہو۔ قرآن کریم کی اصولی ہدایات اور طریق عمل نہ
صرف مسلمانوں کے لئے بہترین ہیں بلکہ اسلامی حکومت
میں غیر مسلموں کے لئے جسن سلوک اور آئینی حقوق کا جو
صدیہ نے اس سے بہتر کا تصور نامکن ہے۔

انہوں نے اپنی اس پکارکواس شدومد سے دہرایا کہ ہندوستان کا بچہ بچہاس سے واقف ہو گیا کہ قائداعظم مس قسم کی مملکت بنانا چاہتے ہیں۔

#### د شمنول کی گواہی:

کیم نومبر 1941ء کولدھیانہ میں اکھنڈ بھارت کا نفرنس منعقد ہوئی جس کی صدارت ہندوؤں کے مشہور رہنما مسٹرمنشی نے کی۔انہوں نے اپنی صدارتی تقریر میں کہا:

تنهمیں کچھ معلوم بھی ہے کہ پاکتان ہے کیا؟ نہیں معلوم توسن کیجئے کہ پاکتان کامفہوم یہ ہے کہ مسلمانوں کواس کا حق حاصل ہے کہ وہ ملک کے ایک یا ایک سے زیادہ علاقوں میں اپنے لئے ایسے مسکن بنالیں جہاں طرز حکومت قرآنی اصولوں کے ڈھانچے میں ڈھل سکے اور جہاں اردوان کی قومی زبان بن سکے مختصر یوں جھھنے کہ پاکتان مسلمانوں کا ایک ایسا خطہ ارض ہوگا جہاں اسلامی حکومت قائم ہوگا۔

(ٹرییون 1941-11-2)

ضمناً 'اوائل 1977ء کا ذکر ہے۔ جرمنی میں پاکستان ایسوی ایشن کے زیرا ہتمام قائداعظمؒ کے جشن صدسالہ کی ایک تقریب منائی گئی۔اس میں ایک جرمن سکالز' پروفیسرڈ اکٹر کر اہنن (Krahnan) نے اپنی تقریر کے دوران کہا تھا: قائداعظم مجمعلیؒ کے سامنے ماڈل' قرآن مجیدتھا۔ (پاکستان ٹائمز'3 فروری 1977ء) یعنی بھارت کے مسٹرمنشی اور جرمنی کے سکالر تک تو جانتے تھے کہ قائداعظم مس قسم کی مملکت بنانا چاہتے تھے کیکن نہیں جانتے تھے تو ہمارے محتر م جسٹس محمد منیر صاحب!

بوٹا بوٹا' پت پت حال ہمارا جانے ہے جانے نہ جانے نہ جانے نہ جانے کل ہی نہ جانے باغ تو سارا جانے ہے

قائداعظم کی وفات کے بعد 'ہندوستان ٹائمز نے اپنی 19 اکتوبر 1948ء کی اشاعت کے مقالہ افتتا حیہ میں لکھا تھا: پاکستان بالخصوص مشرقی بڑگال کی اقلیتوں کو اتنا خوف و ہراس اور کسی چیز سے پیدانہیں ہوا جتنا اس حقیقت سے کہ پاکستان کے راہنماؤں نے متعدد باراعلان کیا ہے کہوہ پاکستان میں اسلامی اصول وروایات کے مطابق ایک اسلامی مملکت قائم کرنا چاہتے ہیں۔

اس کے بعداس نے کہا:

اگر کشمیر کا مسئلہ پرامن طریقے سے طے ہوجائے اور پاکستان اسلامی سٹیٹ کے خیال کوترک کردے اور اپنے سامنے ایک جمہوری ریاست کی تشکیل کا نصب العین رکھے تو اس سے پاکستان اور ہندوستان اور ہندوستان اور ہندووں اور مسلمانوں میں خوشگوار تعلقات کا ایک نیادور شروع ہوجائے گا۔

کیامحتر مجسٹس منیرصاحب نے اندازہ فرمایا ہے کہ قائداعظم اور خالفین میں باعث نزاع کیا مسلہ تھا؟ یہ مسئلہ کہ قائداعظم اسلامی ریاست بنانا چاہتے تھے اور مخالفین سیکولرسٹیٹ پرزور دیتے تھے جبیبا کہ پہلے لکھا جا چکا ہے 'ہندوتواس کے لئے بھی تیارتھا کہا گریا کستان اسلامی سٹیٹ بنانے کے دعوے کوترک کر دیتو وہ اس کے ساتھ مفاہمت کرے گا۔

'نیر الزام بے بنیاد ہے کہ علماء ہند اس ملک میں اسلامی حکومت کے لئے کوشال رہے ہیں۔ دارالعلوم دیو بند سے تعلق رکھنے والے علماء نے کم از کم اس صدی کے آغاز سے ہندوستان میں جمہوری اور سیکولر حکومت کو اپنا واضح نصب العین قرار دے لیا تھا۔'' (مولانا آزاد)

ہم نے پہلے کہا ہے کہ قائداعظم کی طرف سے پیش کردہ مطالبہ پاکستان کی مخالفت ہندونے بھی کی تقی کہ مطالبہ پاکستان کی مخالفت ہندون نے بھی کی تقی اور قومیت پرست مسلمان لیڈروں نے بھی۔ ان میں سرفہرست نیشناسٹ علماء کا طبقہ تھا۔ اگران کی بناء مخالفت سامنے آجائے تواس سے بھی یہ واضح ہوجا تا ہے کہ قائداعظم مس قسم کی مملکت یہ واضح ہوجا تا ہے کہ قائداعظم مس قسم کی مملکت

قائم کرنا چاہتے تھے اور ان کے مخالفین کس قسم کی؟ یہ مخالف علماء باشتناء چند' دارالعلوم دیو بند کے مسلک سے متعلق تھے۔ دیو بند کا مسلک کیا تھا' اس کے متعلق متحدہ ہندوستان کے مشہور نیشنلسٹ اخبار مدینہ (بجنور) کی سترہ اپریل 1963ء ک اشاعت میںمولا نااسراراحمرآ زاددیو بندی کاایک مقاله شائع ہوا تھاجس میںانہوں نے ککھاتھا:

بیالزام بے بنیاد ہے کہ علاء ہنداس ملک میں اسلامی حکومت کے لئے کوشاں رہے ہیں۔ دارالعلوم دیو ہندست تعلق رکھنے والے علماء نے کم از کم اس صدی کے آغاز سے ہندوستان میں جمہوری اورسیکولر حکومت کوا پناواضح نصب العین قرار دے لیا تھا۔

یہ مقالہ ہی اس حقیقت کے ثبوت کے لئے محکم دلیل ہے کہ یہ حضرات سیکولر حکومت کے قائل شخصاور قائدا عظم اس طرز حکومت کے مخالف اور یہی ان دونوں میں بنا مخاصمت تھی 'سیکولر نظام حکومت سے میمراد ہوتی ہے کہ اس میں ہراہل مذہب کو اعتقادات 'عبادات 'رسوم ورواج اور شخصی قوانین (پرسل لاز) کی آزادی حاصل ہواور امور مملکت میں مذہب کوکوئی دخل نہ ہو۔ یہ تھی وہ سیکولر حکومت جس کے داعی نیشنلسٹ علماء تھے۔ اس زمانے میں اس گروہ کے سرخیل 'دارالعلوم دیو بند کے شخص الحدیث اور جمیعت العلمائے ہند کے صدر (مولانا) حسین احمد منی (مرحوم) تھے.....ان کا ارشاد تھا:

الیی جمہوری حکومت جس میں ہندو مسلمان سکھ عیسائی سب شامل ہوں ٔ حاصل کرنے کے لئے سب کو متحدہ کوشش کرنی چاہئے' ایسی مشتر کہ آزادی اسلام کے اصول کے عین مطابق ہے اور اسلام میں اس آزادی کی اجازت ہے۔

(زمزم' مورخہ 7 جولائی 1938ء)

وہ فر ماتے تھے:

کانگریس میں ہمیشہ الی تجاویز آتی رہتی ہیں اور پاس ہوتی رہتی ہیں جن کی وجہ سے مذہب اسلام کے تحفظ اور وقار کوٹھیس نہ پہنچے۔ (مولانامہ نی کا پہفلٹ متحدہ تومیت اور اسلام میں 61)

اس کے برعکس جیسا کہ ہم پہلے دیکھ چکے ہیں قائداعظم گاموقف بیتھا کہ اسلام میں مملکت کی بنیا دہذہب (دین) پر ہوتی ہے اس لئے ان علماء کا بیمسلک اسلام کے خلاف ہے بقول علامہ اقبالؓ:

مُلُّا کو جو ہے ہند میں سجدے کی اجازت نادان سمجھتا ہے کہ اسلام ہے آزاد قائداعظم اور ان علماء کے اختلاف کی شدت اس حد تک بڑھ گئ تھی کہ (مولانا) حسین احمد مدنی (مرحوم) نے ان کےخلاف کفر کافتو کی صادر فرمادیا تھا اور مسلم لیگ میں مسلمانوں کی شرکت کو حرام قرار دے دیا تھا۔ اس فتو کی کا جواب (مولانا) شبیراحمد عثمانی نے اپنے ایک مکتوب میں دیا تھا۔ (جاری ہے)

ما بنامه طائو علِل

**خورشیدانور** چیزمین اداره طلوعِ اسلام، لا ہور

## سوات میں برویز صاحب کے یوم پیدائش پرایک تقریب کا احوال

9 جولائی کوملک وملت کے ایک عظیم محسن ،مفکر ، مد برومبلغ قر آنِ کریم ،تحریک پاکستان کے ہراول دستے کے مجاہد اور ایک عہد ساز شخصیت محترم علامہ غلام احمد پرویز گی سالگرہ کے دن ادارہ طلوع اسلام لا ہور سے آئے ہوئے مہمانوں کے اعزاز میں ایک قر آنی محفل فتح پورسوات میں منعقد کی گئی ۔جس میں حلقہ احباب طلوع اسلام کی ایک کثیر تعداد نے شرکت کی ۔ پروگرام کے آغاز پر علامہ پرویز کے انٹرویو سے 15۔ 16 منٹ کا ایک کلپ پیش کیا گیا جس

وہ جانتے ہیں کہ قرآنِ خالص کی سے صرف ایک ہی آ واز ہے اگراس آ واز کو عوام الناس تک پہنچنے سے روکا جائے تو پھران کے لئے اور کوئی خطرہ نہیں۔ میں باباجی سے پوچھا جاتا ہے کہ آپ کی اتنی زیادہ مخالفت کیوں ہے اور آپ کے پائے کون کون سے ہے اور آپ کے بائے کون کون سے ذرائع ہیں؟ باباجی فرمارہے ہیں کہ مخالفت میری نہیں پیغام قرآنی کی ہور ہی ہے جوموت کا پیغام ہے ہرنوع غلامی کے لئے۔اورجس میں زمانے کے ہرفرعون، قارون اور ہامان یعنی گروہ مترفین، جوا

دوسروں کی محنت کے ماحصل کو غصب کر کے عیش وعشرت کی زندگیاں گزار رہے ہیں، کے لئے کوئی جگہ نہیں۔ وہ جانتے ہیں کہ قرآنِ خالص کی بیضرف ایک ہی آواز ہے اگراس آواز کوعوام الناس تک پہنچنے سے روکا جائے تو پھران کے لئے اور کوئی خطرہ نہیں۔ دوسرا بیہ کہ تحریک پاکستان کے خالف علماء کے خلاف بھی بہی ایک ہی آواز تھی جوان علماء کے اعتراضات کے جواب میں قرآنِ کریم کی روشنی میں ماہنا مہ طلوع اسلام میں تحریر کی صورت میں اٹھی تھی۔ اور اللہ تعالی کے فضل و کرم اور نصرت سے وہاں بیہ پاکستان بن جانے کے بعد کے بعد ابھی تک بیات ان بی چوٹی کا زور لگار ہے ہیں کہ یہاں پر قرآنی نظام کا قیام مل میں نہ آئے، مگر قرآنی دلائل کا سامنا کرنے سے تو گھرار ہے ہیں اور جھوٹے الزامات اور پروپیگنڈے کا سہارالے کر مجھے (پروپز صاحب کو) بدنام کرنے کے دیات کے دیات کے بیان اور جھوٹے الزامات اور پروپیگنڈے کا سہارالے کر مجھے (پروپز صاحب کو) بدنام کرنے

کی ہرممکن کوشش کررہے ہیں کیونکہ ان میں سے بعض نے جھوٹ بولنے کو نہ صرف جائز بلکہ زندگی کی بعض عملی ضروریات

کائنات سے متعلق علم انسان اپنی سائنسی تحقیق سے حاصل کرسکتا ہے البتہ اس تحقیق و تشخیر سے انسان کو جو ثمرات اور فائدے حاصل ہوتے ہیں ان کو تمام نوعِ انسان میں کیسے تقسیم کرنا ہے اس کے لئے قرآن کے علاوہ کوئی رہنمائی نہیں دےسکتا۔

میں واجب ہونے کا فتو کی دے دیا ہے۔ اور ذرائع ان کے پاس کسی بڑی سے بڑی طاقت سے بھی زیادہ ہیں، کیونکہ ملک کے ہر محلے میں مساجد ہیں، لوگ پانچ وقت اس میں آتے ہیں اور کسی دوسرے کو نہ پوچھنے کی اجازت ہوتی ہے نہ بات کرنے کی اور یہاں سے جب کسی کے خلاف آواز اٹھتی ہے تو ملک کے کونے کونے میں پھیل جاتی ہے۔ اور پھر نہ کوئی تحقیق کرتا ہے اور نہ تصدیق مانگتا ہے، بلکہ الزام کو آگے سے آگے کھیلا تار ہتا ہے۔ باقی رہا میرے ذرائع، تو میرے ذرائع کیا

ہو سکتے ہیں ۔صرف میری پنشن ہے اورا دارہ طلوع اسلام کے شائع کر دہ لٹریچر کی فروخت سے جوآ مدن ملتی ہے وہ۔اور پیغام میرا ان ہی لٹریچر اور ٹیپ کر دہ کیسٹس کے ذریعے جاتا ہے ۔ میرا ساتھ دینے والا وہی ہوسکتا ہے جو بڑے دل گردے کا مالک ہواور پیغام قرآنی کو عام کرنا جن کے دل کی آرز واور تمنا ہو۔ باقی اپنے متعلق میں اس سے زیادہ کیا بتاؤں کہ۔۔۔۔۔۔

> کہتا ہوں وہی بات سمجھتا ہوں جسے حق نے اَبلہِ مسجد ہُوں، نہ تہذیب کا فرزند اپنے بھی خفا مجھ سے ہیں برگانے بھی ناخوش میں زہر ہلاہل کو کبھی کہہ نہ سکا قند

اس کے بعد مقررین نے سامعین کو بتایا کہ قرآن کریم کا مخاطب انسان ہے اور انسان کے معاشی ، معاشر تی بلکہ زندگی کے تمام سلکتے مسائل کوزیر بحث لاتے ہوئے بیان کے حل کے لئے اصول وقوا نین فراہم کرتا ہے۔

مُر بھی ترا جریل بھی قرآن بھی تیرا گر یہ حرف ِشیریں ترجمال تیرا ہے یا میرا

قر آنِ کریم کوئی مذہبی کتاب نہیں ہے کہ اس کا مقابلہ عیسائیت، یہودیت، ہندومت یا کسی اور مذہبی فرقے کے ساتھ کرا یا جائے ۔قر آنِ کریم ہے ایک نظامِ معاشرت ومعیشت، اس کا مقابلہ سرمایہ دارانہ نظام کے ساتھ ہے جو کہ اس وقت پوری زمین (Globe) کواپنی لپیٹ میں لے چکا ہے۔قر آنِ کریم نہ ہی کوئی فزکس یا کیمسٹری کی کتاب

ہے۔ کا ئنات سے متعلق علم انسان اپنی سائنسی تحقیق سے حاصل کرسکتا ہے البتہ اس تحقیق و تسخیر سے انسان کو جوثمرات اور فائد ہے حاصل ہوتے ہیں ان کو تمام نوعِ انسان میں کیسے تقسیم کرنا ہے اس کے لئے قرآن کے علاوہ کوئی رہنمائی نہیں دے سکتا۔ جہاں پر ایک انسان کا مفاد دوسرے سے ٹکرا جائے اس کا فیصلہ سوائے وحی الٰہی کے کوئی نہیں کرسکتا۔ اس لئے کارکنانِ طلوعِ اسلام کو چاہئے کہ مذہبی انداز کے موضوعات کی بجائے ہمیشہ قرآن کے معاشرتی ، معاشی نظام کے قیام کی بات کریں اور مذہبی انداز کے مناظروں سے ہمیشہ دور رہیں کہ یہ آپ کو حقیقی موضوع سے ہٹا کر Non قیام کی بات کریں اور مذہبی انداز کے مناظروں سے ہمیشہ دور رہیں کہ یہ آپ کو حقیقی موضوع سے ہٹا کر sues

قرآن کریم کےمطابق کسی انسان کواس کاحق حاصل نہیں کہ وہ دوسرے انسانوں پر حکومت کرے،خواہ اسے

تعلیم و تربیت سے محروم غریب عوام اپنے بچوں اور گردوں کوفروخت کرنے پر مجبور ہیں۔ تذلیل انسانیت جیسا جرم عظیم معاشرہ میں روز مرہ کا معمول بن چکا ہے۔ حزب اقتدار ، اقتدار کی رسہ مزے لوٹے اور حزب اختلاف اقتدار کی رسہ کشی میں مصروف ہے۔ مذہبی پیشوا ئیت عوام الناس کو جہالت کے میں اندھیرے غاروں میں دھکیلنے کی ذمہ داریاں پوری کررہی ہے۔

ضابطہ قوانین، قوتِ فیصلہ اور نبوت تک بھی کیوں نہ دے دی گئی ہو (3:78) حکومت (لوگوں میں فیصلہ کرنے اور اپنے فیصلہ منوانے) کا حق صرف اللہ تعالی کو حاصل ہے (12:40) ۔ اللہ تعالی کی بہ حکومت، اس کی کتاب (قرآن کریم) کے ذریعے قائم ہوتی ہے (11:5) ۔ لیکن قرآن کریم کے فیصلوں کوعملاً نافذ کرنے کے لیے لیکن قرآن کریم کے فیصلوں کوعملاً نافذ کرنے کے لیے ایک زندہ اتھارٹی کی ضرورت لا نفک ہے ۔ اسے اسلامی ملکت کہا جاتا ہے جسے سب سے پہلے رسول اللہ طاقی شکل میں اللہ طاقی شکل میں صرف قرآنی مملکت کے اندر قائم ہوسکتا ہے۔ یعنی قرآن صرف قرآنی مملکت کے اندر قائم ہوسکتا ہے۔ یعنی قرآن

کریم کے مطابق حکومت قائم کرنا۔ جو ایسانہیں کرتے، قر آن کریم انہیں کا فرکہتا ہے (44:5)۔ بانیان پاکستان نے اس ملک کو اسی مقصد کے لئے حاصل کیا تھا کہ یہاں پر قر آنی نظام کا قیام عمل میں لا یاجائے گا، مگران سے زندگی نے وفا نہ کی اور بعد میں اقتدار پر براجمان ہونے والوں نے اس عظیم مقصد کو فراموش کر کے اپنے ذاتی مفادات کو ہی نصب العین بنادیا۔ یہی وجہ ہے کہ قر آنی نظام تو خیر دور کی بات ہے یہاں پر ابھی تک انسانی فلاحی نظام بھی قائم نہیں کیا جاسکا۔ بلکہ الٹا یہاں پر بدترین سرمایہ دارانہ نظام اپنایا گیا۔ بتیجہ یہ کہ اکثریت ایک وقت کی روٹی کے لیے ترس رہی ہے تعلیم و تربیت سے محروم غریب عوام اپنے بچوں اور گردوں کو فروخت کرنے پر مجبور ہیں۔ تذکیل انسانیت جیسا جرم عظیم معاشرہ میں روزمرہ کا معمول بن چکا ہے۔ حزب اقتدار ، اقتدار کے مزے لوٹے اور حزب اختلاف اقتدار کی رسہ شی

میں مصروف ہے۔ مذہبی پیشوائیت عوام الناس کو جہالت کے عمیق اندھیرے غاروں میں دھکیلنے کی ذ مہداریاں پوری کررہی ہے۔اس ظالمانہ اور طبقاتی نظام کی وجہ ہے آ دھا یا کتان ہم کھو چکے ہیں اور باقی خاتم بدہن تباہی کے کنارے پہنچ چکا ہے۔اس سے آپ بخو بی اندازہ لگا سکتے ہیں کہ قر آنی نظام ربوبیت کے قیام کے لئے ہمارے اوپر کتنی بھاری ذ مہداریاں عائد ہوتی ہیں ۔جس سے تمام انسانوں کووسائل رزق تک یکساں رسائی اورتعلیم وتربیت کے یکساں مواقع میسر ہوجا نمیں گے۔لہذا آج سے قرآنی نظام کے قیام کے لئے ہرممکن کوشش کواپنانے کی ضرورت ہے۔سب سے پہلا کا مخوداحتسانی اورابلاغ کا ہے۔اوراسے تمام دیگر کاموں پرفوقیت دینا ہے ور نہ جیسا کہ قر آن کریم کی سورۃ التوبہ کی ، آیت 24 میں ارشادمبارک ہے تباہی ہماری منتظرہے۔ قُل اِن کَانَ ابَآؤُ کُمْ وَ آبْنَآ وُکُمْ وَاخْوَانُکُمْ وَ آزَوَاجُکُمْ وَعَشِيْرَتُكُمْ وَآمُوالُّ اقْتَرَفْتُهُوْهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنُ تَرْضَوْنَهَا آحَبَ اِلَيْكُمْ مِّن اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَرِ الْفُسِقِيْنَ ﴿ مَفْهُوم : (اك رسول!)ان لوگوں سے کہہ دو کہ اگرتمہارے باپ ' بیٹے' بھائی' بیویاں اور دیگر اہل خاندان اور مال ودولت جوتم کماتے ہو' اور وہ تجارت جس کے مندا پڑ جانے سے تم ڈرتے ہو۔ اور وہ مکانات جنہیں تم اس قدر پیند کرتے ہو۔ اگران میں سے کوئی چیز بھی تہہیں اللہ اور اس کے رسول (نظام خداوندی) اور اس (کے قیام وبقا) کی راہ میں جدو جہد' سے زیادہ عزیز ہے تو پھر (تم اپنی اس رَوش کے نتائج کا) انتظار کرو' تا آئکہ قانونِ خداوندی کی رُوسے' اس کے ظہور نتائج کا وقت آ جائے۔ یا در کھو! خدا کبھی اس قوم کوسعا دت اور کا میا بی کی راہ نہیں دکھا تا جوشیح راستے کو چپوڑ کر إ دھر أ دھر نكل جائے ۔ یقین جانئے کہ اگر ہم اس مقدس فریضے کو اولیت دیکر آ مادہ بعمل ہوئے تو تا ئید ایز دی سے بہت جلد ہماری کوششیں ثمر بار ہوکر قر آنی نظام کے قیام کے لئے بہت سارے رائے کھل جائینگے جبیبا کہ سور ہ عنکبوت میں ارشا دباری تعالٰی ہے۔ وَالَّذِيْنَ جَاهَدُوْا فِيْنَا لَنَهُ بِيَنَّهُ مُهُ سُبُلَنَا ﴿ وَإِنَّ اللهَ لَهَ عَ الْمُحْسِنِيْنَ أَوْ (69:29) (مفهوم: ان کے برعکس جولوگ اُس مقصد کے حصول کے لئے جدو جہد کرتے ہیں جو ہم نے ان کے لئے متعین کیا ہے ان کی کوششوں کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ان کے سامنے زندگی کی نئی نئی راہیں کھلتی ہیں ، جو ہر طرف سے آ کرصراطِ متنقیم میں مل جاتی اور اس طرح انسانی سعی وکاوش کا رُخ ہمارے متعین کردہ پروگرام کی طرف چھیردیتی ہیں۔ یا درکھو! جولوگ اللہ کے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق' حسن کا رانہ انداز سے زندگی بسر کرتے ہیں' انہیں اللہ کی تائید ونصرت حاصل رہتی ہے۔اور علامها قبالؓ کے الفاظ میں

> آج بھی ہو جو براہیم کا ایماں پیدا نوٹ: اِس تقریب کی تصاویر سرورق کے اندرونی صفحات پر ملاحظہ فرمائیئے۔

#### مِنْ الْحَالِ عِلَا الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ

#### شيخ اللّدد تاايله ووكيث، لا مور

## اسوه حسله (ملل)

دعوتِ ایمان کی پذیرائی اوراس کی بنیاد پراعمالِ صالحہ سے مزین انفرادی زندگی کے انداز میں جوتغیرواقع ہوتا ہے اس کا فطری تقاضا یہ ہے کہ ایسے افراد میں ربطِ باہمی کے لئے ایک نظام تشکیل دیا جائے تا کہ وہ معاشرتی تبدیلی کی منظم کوششوں کا مصریہ سکد

ایمان اور عمل صالح سے باعزت اور واجب التکریم انسانوں کے اجتماع کے لئے شکیلِ اُمت کی بنیاد رکھی گئی۔اس اُمت کا مرکز رسولِ خدا عَلَیْیَم کی ذات گرامی صفی آپ عَلَیْم کے اسوہ حسنہ کا سب سے نمایاں اور اہم ترین پہلومحبت آفرینی ہے۔آپ عَلَیْم نے خاندان اور قبائلی تعصب میں گرفتار انسانوں میں مکمل محبت کی شمع روشن کی۔جس کے سوز سے ان کے دلوں میں ایک طرف تقوی کی اور دوسری جانب غم انسانیت پیدا ہوا۔

انسان تنها زندگی نہیں گزارسکتا۔ مروج طریقوں میں اس نے سب سے پہلے خاندان کو باہمی ربط کا ذریعہ بنایا۔ پھرخاندان سے آبائی ویشتی خاندانوں کے ساتھ مل کر قبیلہ کی تشکیل کی اور قبائلی روایات کی اطاعت کومل جل کر رہنے کا اسلوب قرار دیا۔ جن علاقوں میں قبائلی روابط سے وسیع تر انتظام ضروری تھا، اسے شعوب کا درجہ دیا گیا اور یہی چیز اس کے نظم اجتماعی میں سرداری ، حکومت اور مملکت کی بنیا دبنی۔

تشكيلِ أمت:

نبی اکرم مَثَاثِیمٌ پرقر آنِ کریم کانزول ہواتواس نے ایک نیااسلوبِ پیش کیااورانسانی معاشرتی زندگی کا ہندھن قبائلی اور شعو بی روایات کوقر ارنہیں دیا بلکہ کہا کہ:

يَاكَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنْكُمْ مِّنَ ذَكْرٍ وَّانُنْ وَجَعَلْنُكُمْ شُعُوْبًا وَّقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوْا وَانَّا كُرَمَكُمْ عِنْكَ اللَّهِ اَتَقْدَكُمُ وَاللَّهِ اَلْتُعَارَفُوْا وَانَّالُهُ عَلِيْمُ خَبِيُرُ ﴿49:13)

عنی و مفہوم:

''ا نوعِ انسانی! ہم نے تم انسانوں کومرداور عورت کے اختلاط سے پیدا کیا ہے۔ رہے مختلف خاندان یا قبیلے یا کسی جداعلی سے منسوب قبائلی مجموعہ، تو اس سے مقصود صرف اس قدر ہے کہ تہمیں ایک دوسر ہے کو قبیلے یا کسی جداعلی سے منسوب قبائلی اقدار کا پس منظر کیا ہے ) ور نہ نہ کوئی قبیلہ دوسر سے قبیلے سے افضل ہے، نہ کوئی خاندان ، کسی دوسر سے خاندان سے عزیز۔ میزانِ خداوندی کی رُ و سے ، عزت و تکریم کا صرف ایک معیار ہے اور وہ یہ ہے کہ تم میں کس کی زندگی قوانینِ خداوندی کی رُ و سے ، عزت و تکریم کا صرف ایک معیار ہے اور وہ یہ ہے کہ تم میں کس کی زندگی قوانینِ خداوندی کے زیادہ مطابق ہے۔ کون ان کی اطاعت زیادہ کرنا ہے۔ جس کی زندگی زیادہ سے زیادہ اس معیار پر پوری اثر تی ہے۔ وہی سب سے زیادہ واجب التکر یم ہے ،خواہ مرد ہو یا عورت ۔ یا کسی خاندان یا کسی قبیلے میں پیدا ہوا ہو۔ یہاں معیار نصیات ، وہ خدا کہ رہا ہے جواچھی طرح جانتا ہے کہ فضیلت کے کہ فضیلت کی کو میں معرب فوت کر کیا کہ کو میں معرب فوت کے کہ فوت کے کہ فوت کیں کی کو کہ کو میں کو کہ کو کو کہ کو

آپ ﷺ نے انسانوں کے باہمی تعلق کی بنیاد ایمان اور اعمالِ صالحہ( آئیڈیالوجی ) کوقرار دیا اور مومنوں کی ایک نے نئی برادری اوراُ خوت کی تشکیل کی بنیا در کھی فر مایا:

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ (49:10)

ترجمه:''يقيناً سب مومن آپس ميں بھائي بھائي ہيں''۔

اوراس اخوت کی بنیا و نعمت خداوندی ہے جسے بجبٹ الله کہا گیا ہے:

وَاعْتَصِمُوْا بِحَبْلِ اللهِ بَمِيْعًا وَّلَا تَفَرَّقُوْا وَاذْكُرُوْا نِعْهَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ اِذْ كُنْتُمْ اَعْدَاءً فَأَلَّفُ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْهَتِهَ اِخْوَانًا ۚ وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنَّقَدَ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنَّقَدَ كُونَ ﴿3:103)

مفہوم: '' یا در کھو! دین نہ انفرادی مسلک کا نام ہے، نہ گروہ بندیوں کے طریقے کا۔للہذا تمہارے لئے

ضروری ہے کہتم، سب کے سب، بلا استثنا، اجتماعی طور پر، اس نظام کے ساتھ، محکم طور پر، وابستہ رہواور امت میں فرقہ پرستی اور پارٹی بازی کوئٹ آنے دو (کہ فرقہ بندی شرک ہے (30:31-32) اور پارٹی بازی خدا کا عذا ب (35:6:65) ایسا کرنے والوں کے ساتھ رسول تالیقیم کا کوئی تعلق باقی نہیں بہتا (53:6:159) ہے تم اپنی پچھلی حالت کو یا دکرو، جبتم اجتماعی زندگی کے بجائے، فرقوں اور گروہوں میں بٹے ہوئے تھے تم ایک دوسرے کے جانی شمن سے حدانے اس حالت میں بتہیں ایسا نظام زندگی عطا کیا جس سے (تم میں صرف ظاہراً اتحاد ہی پیدائہیں ہوا بلکہ) تمہارے دل ایک دوسرے سے جڑگئے اورتم آپس میں بھائی بھائی بھائی بین گئے ہے تمہارا اس طرح، ایمان کے دشتے میں منسلک ہوکر، ایک

برادری بن جانا، کتنا بڑا انعامِ خداوندی تھا۔تم اس سے پہلے، ہلا کت اور تباہی کے جہنم کے کنار ہے بیٹی چکے تھے، کہاس (نظامِ خداوندی) نے تہمیں اس میں گرنے سے بیالیا (49:10:8:63)۔

الله اس طرح اپنے قوانین وضوابط، اور ان کے نتائج وثمرات، واضح طور پر بیان کرتا ہے تا کہ زندگی کا صحیح راستہ تمہارے سامنے رہے۔

وَلْتَكُنْ مِّنْكُمْ أُمَّةٌ يَّلْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُونِ فِيأَمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِّ وَأُولَبِكَ هُمُ الْمُنْكَرِ وَأُولَبِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (104:3)

قرآنِ کریم نے بنیادی قوانین واقدار بیان کئے ہیں اور سوائے چند کے ان کی جزئیات نہیں بتا ئیں۔ جو تفاصیل قرآن میں بیان ہوتی ہیں، ان میں تغیر و تبدیل نہیں ہوسکتا۔ انہیں من وعن نافذ کرنا ہوگا۔ جو تفاصیل نہیں بتا ئیں انہیں ان اصولی قوانین واقدار کے تابع رہتے ہوئے، سر براہ نظام کی زیرِ نگرانی باہمی مشورہ سے طے کرنا ہوگا

مفہوم: ''اس نظام کے قیام سے مقصد ہے ہے کتم ایک الیسی جماعت بن کرر ہود(143:2:143) جس کا فریضہ یہ ہوکہ وہ ہتمام نوعِ انسان کوقر آن کی طرف دعوت دے (22:78) ۔ اُن امور کوعملاً نافذ کرے جنہیں قر آنِ کریم سیحے تسلیم کرے اور ان سے رو کے جو اس کے نزدیک ناپسندیدہ ہوں ( یہی فریضہ اس وقت یہ رسول سائٹی ادا کررہا ہے اور ایسا ہی تہمیں بھی کرنا ہوگا (157:7:17:19:19) ۔ اس کے لیخ مکن فی الارض ۔ اپنی آزاد مملکت کا وجود ۔ ناگزیر ہے (22:41) ) ۔ یہی ہیں وہ لوگ جن کی سعی وعمل کی تھیتیاں پروان چڑھتی ہیں اور جونہایت کا میاب زندگی بسر کرتے ہیں (23:1) ۔

نمی کریم نے نوعِ انسانی کے نشوونما دینے والے پر ایمان اور اس کے قانون پر بھروسہ کی دعوت کو عام کیا توخوش بخت

انسانوں نے اس پرلبیک کہااور یوں ایک اُمت اور ایک اخوت تشکیل پاتی چلی گئی۔ان کا ندازیتھا:

رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُّنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْ امِنُوْ ابِرَبِّكُمْ فَأُمَّنَّا ﴿ 3:193 ) ـ

ربع ہوت میں معارے نشوہ نما دینے والے! ہم نے ایک پکارنے والے کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ آؤ! اپنے نشوہ نما دینے والے کے قانون کی صدافت کو تسلیم کرو، اور اسے اپنی زندگی کا نصب العین بناؤ۔ ہم نے اس دعوت پر لبیک کہا، اور خدا کے قانون کی صدافت پر ایمان لے آئے۔''

فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّى لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِّنْكُمْ مِّنْ ذَكْرٍ أَوْ أُنْثَى ۚ بَعْضُكُمْ مِّنَ بَعْضٍ ۚ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُوْذُوا فِي سَبِيْلِي وَقْتَلُوا وَقُتِلُوا لَأ كَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّا يَهِمْ وَلَا يُحِدُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُوْذُوا فِي سَبِيْلِي وَقْتَلُوا وَقُتِلُوا لَا كَفْرَنَ عَنْهُمْ سَيِّا يَهِمْ وَلَا يُحِدُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُودُوا فِي سَبِيْلِي وَقَابًا مِّنْ عَنْدِ اللهِ وَاللهُ عِنْدَلَةُ عَنْدَةُ مُسْنُ الشَّوَابِ ﴿ 1958 )

مفہوم: "تو خدا کے قانون نے آگے بڑھ کران کی پکار کا جواب دیا (188:2) اور کہا کہتم میں سے جو بھی ہمارے قانون کے مطابق عمل کرے گااس کی مخت بھی رائیگال نہیں جائے گی۔ وہ خواہ مرد ہو یا عورت کہتم ایک ہی نوع کے افراد ہو۔ ۔ لیکن اسے اچھی طرح سمجھ لو کہ ہمارے قوانین کے مطابق معاشرہ کی تشکیل میں تہہیں بڑی تکلیفیں اٹھانی پڑیں گی۔ ہوسکتا ہے کہ اس میں تہہیں ، اپنی ہرعزیز متاع کو چھوڑ نا پڑے ۔ تم میں تہہیں بڑی تکلیفیں اٹھانی پڑیں گی۔ ہوسکتا ہے کہ اس میں تہہیں ، اپنی ہرعزیز متاع کو چھوڑ نا پڑے ۔ تم گھروں سے بے گھر ہوجاؤ۔ بڑی طرح سے سائے جاؤ۔ لڑا ئیاں لڑنی پڑیں۔ جانیں دینی پڑیں۔ ۔ سوجولوگ اِس پروگرام میں پورے اتریں گے، ان کے حسنِ عمل کی بدولت ، ان کی چھوٹی موٹی ناہموار یوں کومٹاد یا جائے گا، اور انہیں الیی شادابیاں عطا ہوں گی جن پر بھی ، افسر دگی اور پڑ مردگی نہیں چھائے گی۔ وہ ہمیں تروتازہ رہیں گی۔ یہ خدا کی طرف سے ان کے اعمال کا بدلہ ہوگا۔ اور حقیقت یہ ہے کہ اعمال کا ایسا حسن کارانہ بدلہ، قانو بن خدا وندی کی رُوسے ہی مل سکتا ہے۔'

نبی کریم سُلیْمِ کا زیرِنگرانی اُمت کی تشکیل اوران کے اسوہ حسنہ کے اتباع (7:158) سے یہ جماعت ِمومنین اپنی ذمہ داریاں سمجھالتے ہوئے ، استخلاف فی الارض کی مستحق بن گئ:

وَعَدَاللهُ الَّذِينَ امَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَةِ لَيَسْتَغُلِفَنَّهُمْ فِي الْاَرْضِ كَمَا اسْتَغُلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُبَرِّلَنَّهُمْ وَلَيُبَرِّلَنَّهُمْ مِّنُ بَعُوخَوفِهِمْ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُبَرِّلَنَّهُمْ مِّنُ بَعُوخَوفِهِمْ الَّذِينَ مِنْ قَبْلُونَ فِي الْمُنْ كُونَ فِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْنَ ذَلِكَ فَأُولِيكَ هُمُ الْفُسِقُونَ الْمُنَا لِيَعْبُدُونَ فَي كُونَ فِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْنَ ذَلِكَ فَأُولِيكَ هُمُ الْفُسِقُونَ (24:55)

مفہوم: ''ہم نے ان لوگول سے جوان قوانین کی صدافت پریقین رکھیں اور ہمارے متعین کردہ پروگرام کے مطابق صلاحیت بخش کام کریں' یہ وعدہ کررکھا ہے کہ ہم انہیں اس زمین میں حکومت عطا کریں گے (33:27) (اوران کی حکومت اس خطه ارض کو جنت میں تبدیل کر دے گی 39:74 ) ۔ به ہماراابدی قانون ہے جس کے مطابق ہم نے اقوام سابقہ کو بھی اسی قسم کی حکومت (ممکن فی الارض) عطا کی تھی (28:6) سات قانون کے مطابق ہم ان کے ایمان اور اعمال کے متیج میں انہیں حکومت عطا کر دیں گے اوران کے اُس نظام زندگی کومشخکم کر دیں گے (تمکن کامفہوم دیکھیں 22:41 میں ) جسے ہم نے ان کے لئے پیند کیا ہے۔اس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ ان کا خوف امن سے بدل جائے گا' تا کہ وہ نہایت اطمینان سے ہمارے'اورصرف ہمارے' قوانین کی اطاعت کریں اوران پرکسی قشم کا جبریاد باؤنہ ہو کہ وہ اس کے ساتھ کسی اُور کی بھی اطاعت کریں' اور اس طرح شرک کے مرتکب ہوں۔ ( دنیا کی کوئی طاقت انہیں مجبور نہ کرسکے کہ وہ قوانین خداوندی کے ساتھ انسانوں کے خودساختہ قوانین کی اطاعت کریں )۔ (لیکن اسے اچھی طرح سن رکھو کہ پیسلسلہ اس وقت تک قائم رہے گا۔ جب تک پیقوم ہمار بے قوانین پرممل پیرارہے گی ) جولوگ ایسانظام قائم ہوجانے کے بعد اس سے عملاً انکار کر دیں گے (اور ٔاحکام خداوندی کے بجائے'اینے احکام نافذ کرنے لگ جائیں گے ) توبیلوگ اس شاہراہ حیات کوچھوڑ کر جوانہیں سیجے منزل کی طرف لئے جارہی تھی' اور راہوں کی طرف نکل جائیں گے۔ (اوراس لئے'اس جنتی معاشرہ کی برکتوں سے محروم ہوجائیں گے۔ یہ برکات ایمان عمل کا نتیجہ تھیں۔ جب ایمان عمل نہ رہاتو وہ برکات کیسے باقی رہیں گی؟)۔

#### ا قامت ِصلوة:

ایمان اوراعمال صالحہ سے مزین ہونے والے اور دائرہ اخوتِ ایمانی میں شریک اصحاب کے احکامِ اللّٰہی سے وابستگی، حدود اللّٰہ کے اندرر ہنے، کتاب اللّٰہ سے تمسک اور این خامیوں کو رفع کر کے نوعِ انسانی کی خدمت جیسے مقاصد کے حصول کے لئے رسولِ خدانے خدائی راہنمائی میں ما انزل اللّٰہ کے مطابق نظامِ صلّٰوۃ قائم کیا۔ اس اقامت الصلوٰۃ سے مرادوحی اللّٰی کے دیئے ہوئے پروگرام پرعملِ پیرا ہونے کی راہیں ہموار کرنا تھا۔ فرمانِ خداوندی ہے:

وَالَّذِيْنَ اسْتَجَابُوْا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلُوةَ ۖ وَأَمْرُهُمْ شُوْرَى بَيْنَهُمْ ۖ وَمِثَّا رَزَقُنْهُمُ يُنْفِقُونَ۞ْ(42:38) مفہوم: ''میدوہ لوگ ہیں جوخدا کے نظام ربوبیت کے قیام کی دعوت پرلبیک کہتے ہوئے آگے بڑھتے ہیں۔ اُس کے قوانین کی اطاعت کرتے ہیں۔ نظام صلوۃ پر کار بندر ہتے ہیں جو انہیں میسکھا تا ہے کہ تمام امور کے فیصلے' قوانین خداوندی کی حدود میں رہتے ہوئے' باہمی مشاورت سے ہونے چاہئیں۔ اور جوسامانِ زیست انہیں حاصل ہو' (اس میں سے بقدرا پنی ضروریات کے رکھ کر' باقی ) نوعِ انسان کی ربوبیتِ عامہ کے لئے کھلار ہنا چاہئے''۔

یہا قامتِ صِلوٰ ۃ انفرادیت کے ساتھ شکیلِ اُمت اوراجتاعیت کے معاشر تی عدل واستحکام کی طرف عمل کا آغاز کر تا اور اسے پھیل تک پہنچا تا ہے۔

يها قامت ِصلوة ايك مؤنت فريضه كخداوندى ہے (4:103) اس كے ذريعهُ يُمُسِّكُوْنَ بِالْكِتْبِ (7:170)،

تلاوت وحی (مَا أُوْحِی اِلَیْكَ مِنَ الْكِتْبِ ) (45:29)، خدائی احکام واقد ارکوسا منے رکھنا اور یاد دہانی (14:20)، اپنی خامیوں کور فع کرنا (3:193)، صبر واستقامت جسمانی تقاضوں اور جذبات پر کنٹرول، یضائے عہد، حق وانصاف کے مطابق شہادت سائل ومحروم کو ادائیگی مال اور قانونِ مکافاتِ عمل کی تصدیق (35۔20:20) جیسی خوبیوں کا حصول ممکن بنایا گیا

اقامت ِ صلوة سے قبل حالت جنبی میں ضروری ہوتو عسل ( 3 4: 4: 6: 5) ورنہ صرف وضو کو لازمی تھہرایا گیا ہے ( 5: 6) پانی نہ ملنے ( یا مضر ہونے ) کی صورت میں تیم کی سہولت رکھی گئی ہے ( 4: 43 )۔ مدہوثی اور بے جانے سمجھے الفاظ کی ادائیگی سے منع کیا گیا ہے ( 4: 43 )۔ صلوة میں تلاوت دھیمی

مفاد پرست مافیاؤں پر سخت گرانی سے انسانی ضرور یات کی بلا روک ٹوک فراہمی جاری رہے (7:107)۔ معاشرہ میں جنتی ماحول پیدا کیا جائے اور کوئی شخص نہ بھوکا رہے اور نہ ضروری لباس سے محروم ہو۔ موسی تغیرات کا بروقت نوٹس لیا جائے اور ماحول کی گرمی میں لوگ پیاسے نہ رہیں او رنہ دھوپ سے نگر (119۔118:20) الغرض، دینِ اسلام کا قیام، نظام صلاق کی استواری پر مبنی اسلام کا قیام، نظام صلاق کی استواری پر مبنی ہے۔ (107:1:42:38،42:13)

جیسا کہ پہلے لکھا جاچکا ہے، صلاق ایک مؤقت فریضہ ہے (103؛ 4)۔ اسے دن کے دونوں اطراف اور رات گئے (11:114)، دلوکِٹمس (سورج ڈھلنے) سے ابتدائے شب کی تاریکی تک اداکر نا ہوگا (17:78)۔ پرائیولی کے اوقات کے حوالہ سے قرآنِ کریم نے ''صلوق الفجر سے پہلے''اور''صلاق العشاء کے بعد'' کا تذکرہ کیا ہے (24:58)۔ قرآن کریم میں ہے خوفظؤا علی الصّلوت جمع کا صیغہ استعال ہوا ہے جس کے معنی ہیں '' تین یا تین سے زیادہ' اور صلوة و کی اور در میان والی صلوۃ کی) یہاں صلوت جمع کا صیغہ استعال ہوا ہے جس کے معنی ہیں '' تین یا تین سے زیادہ' اور صلوة وسطی ہوگی تو تعداد کم از کم پانٹی ہو جو بائے گی ۔ نبی کریم سَلُولِیْمُ (یاراہنما یانِ اُمت) کے لئے تہجد اضافی ہوگی ووجائے گی ۔ نبی کریم سَلُولِیْمُ (یاراہنما یانِ اُمت) کے لئے تہجد اضافی ہوگی ووجائے گی۔ نبی کریم سَلُولِیْمُ (یاراہنما یانِ اُمت) کے لئے تہجد اضافی ہوگی (11:29 میں ہوگا (11:21 کا 13:29) ۔ ما جماعت صلوۃ کا قیام مساجد میں ہوگا (11:24:37) ۔ اس دوران تجارت اور بجے اور کھیل تماشے نہیں ہوں گے (12:37) ۔ اس دوران تجارت اور بجے اور کھیل تماشی جلدی دیگر کام چھوڑ کر اللہ کے ذکر کی طرف آئیں گے (62:9) ۔ امام لِیڈ گا۔ اذان (62:9:5:58) ۔ مونین جلدی جلدی دیگر کام چھوڑ کر اللہ کے ذکر کی طرف آئیں گے ساتھ ہوں گے (4:102) ۔

صلوة میں قیام (8 3 2: 2: 2 0 1: 4: 0 2: 5 7)، رکوع (3 4: 2: 5 5: 5: 7 7: 2 2) اور سجدہ (50:40:22:77) ہوں گے۔صلوۃ کی ابتداء ہوگی اوراسے پورااور کلمل کرنا ہوگا (62:10:4:103) ۔سفر کے دوران اگر دشمنوں سے خطرہ ہوتو صلوۃ قصر ہوسکتی ہے (101:4) ۔صلوۃ کی ادائیگی میں اگر کوئی خصوصی اجتماع کا تقر رکیا جائے تواس دن باقی کام چھوڑ کر سرعت سے اس میں شریک ہونا ہوگا۔ بیدن متعین ہوتو یوم الجمعہ کہلائے گا ورنہ جس دن بید اجتماع بلایا جائے، اس میں شرکت کا یہی انداز ہوگا (62:9) ۔

قر آنِ کریم نے بنیادی قوانین واقدار بیان کئے ہیں اورسوائے چند کے ان کی جزئیات نہیں بتا ئیں۔ جوتفاصیل قر آن میں بیان ہوتی ہیں، ان میں تغیر وتبدیل نہیں ہوسکتا۔ انہیں من وعَن نافذ کرنا ہوگا۔ جوتفاصیل نہیں بتا ئیں انہیں ان اصولی قوانین واقدار کے تابع رہتے ہوئے، سر براونظام کی زیرِنگرانی باہمی مشورہ سے طے کرنا ہوگا:

وَالَّذِيْنَ السَّتَجَابُوْ الرَبِّهِ مِهُ وَاَقَامُوا الصَّلُوةَ ﴿ وَاَمْرُهُ هُمْ شُوْرًى بَيْنَهُ مُمْ ﴿ (42:38) مفهوم: 'اوروه لوگ جوخدا کے نظام ربوبیت کے قیام کی دعوت پرلبیک کہتے ہوئے، آگے بڑھتے ہیں، اس کے قوانین کی اطاعت کرتے ہیں۔ نظامِ صلوۃ پرکار بندر ہتے ہیں جوانہیں سکھا تا ہے کہ تمام امور کے فیصلے، قوانین خداوندی کی حدود میں رہتے ہوئے، باہمی مشاورت سے ہونے چاہئیں۔''

نِي كَرِيمِ مَنَاقِيَامٌ كُوبِهِي اپنے ساتھيوں سے مشورہ كاحكم ديا گيا تھا:

وَشَاوِرُهُمُ فِي الْأَمْرِ ۚ فَإِذَا عَزَمُتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ ﴿ (3:159)

ترجمہ:''اور کاموں میں (ان ساتھیوں) سے مشورہ لواور جوکسی بات کاارادہ پکا کرلوتواللہ پر بھروسہ کرو۔'' ظاہر ہوا کہ قوانین واقدار خداوندی جومنزل من اللہ ہیں،ان کی پوری پوری اطاعت کی جائے گی اور جہاں ان کو بروئے کارلانے کے لئے جزوی قوانین بنانے پڑیں، انہیں سربراہِ معاشرہ اسلامی ساتھیوں کے باہمی مشورہ سے طے کرے گا۔ قرآنِ كريم نے ایسے امور طے كرنے كی اجازت دے ركھی ہے (42:21) د چنانچہ نئى كريم على الله نے صلوۃ كے لئے ندا كرنے يابلانے كے لئے اذان كے كلمات كالعين اس اصول سے كيا اور ديگر تفصيلات صلوۃ بھی طے فرما كيں جنہيں اسوہُ حسنه كا مرتبہ ومقام حاصل ہے۔

یے نظام صلاق ہی ہے جس میں نبی گریم سکالی ہے ، بعد صلاق عدالتی امور کے بارے میں ضروری کارروائی فرماتے اور اختلافی معاملات کے فیصلے کرتے سے (107–5:106) ہیں نظام اس بات کا ذمہ دارتھا کہ بنتیم رہ جانے والے پچے اور بے شوہر (بیتیم) عورتیں معاشرہ میں تنہا نہ رہ جائیں اور دَر دَر کے دھکے نہ کھائیں ، جن کا چلتا ہوا کاروباررک گیا ہے اور ناداری شوہر (بیتیم) عورتیں معاشرہ میں تنہا نہ رہ جائیں اور دَر دَر کے دھکے نہ کھائیں ، جن کا چلتا ہوا کاروباررک گیا ہے اور ناداری کے صبب جن کی نبضیں بنداور سائسیں رک رہی ہوں ، ان کے طعام اور روائی حیات کا بندوبست کیا جائے (20:107) وراس روز مرہ کے استعال کی اشیاء جنہیں بہتے پانی کی طرح ہر شخص کومیسر آنا چاہے ان پرروک نہ لگادی جائے (7:107) اور اس طرح مفاد پرست مافیاؤں پر سخت نگرانی سے انسانی ضروریات کی بلاروک ٹوک فراہمی جاری رہے (7:107) معاشرہ میں جنتی ماحول پیدا کیا جائے اور کوئی شخص نہ بھوکار ہے اور نہ ضروری لباس سے محروم ہو ۔ موسی تغیرات کا بروقت نوٹس لیا جائے اور ماحول کی گرمی میں لوگ پیاسے نہ رہیں اور نہ دھوپ سے تنگ (119 – 118) الغرض ، دینِ اسلام کا قیام ، نظام صلاق کی استواری پر مبنی ہے (107:15،42:38،42:13)

قرآنِ کریم کاارشادہ:

اِنَّ الصَّلُوةَ تَنَهُى عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْهُنْكُرِ ﴿ وَلَنِ كُوُ اللّٰهِ آكُبَرُ ﴿ (29:45)
مفہوم: ''یقیناً بینظام صلوۃ لوگوں کوان کی اس روش سے روک دے گاجس کی رُوسے، ہر فردسب پجھا پنے
لئے سمیٹنے کی فکر میں لگار ہتا ہے، اور دوسروں کی پرورش کا خیال کسی کونہیں آتا اور اس مقصد کے حصول کے
لئے ، عقل خود بیں کی قریب کاریاں، انہیں عجیب عجیب طریقے سمجھاتی رہتی ہیں (27-20:21) فیشا،
اور مُنکر سے روکنے کا مثبت پہلویہ ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ انسان کو شرف عظیم عطا کرتا ہے اور یہ بہت بڑی نعمت
ہے''

نظام صلوۃ اوراس کے برکات وافادیت کا تذکرہ اور تشکیلِ اُمت میں اس کا کردار، سطورِ بالا میں ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔ وی خداوندی کے مطابق یہ بہت اہم پروگرام ہے لیکن انسانی عقلِ فریب کاراسی نظام کی تخریب سے دین کے مقاصد کی تکذیب کرنے کی راہ بھی دکھا سکتے ہیں۔ قرآنِ کریم نے کہا ہے کہ یہ نظام صلوۃ مؤمنین کے بھائی چارے اور اخوت کا ضامن ہے۔ ان کے دلوں کو ملانے اور ایک دوسرے کے قریب کرنے کا ذریعہ ہے۔ اس سلسلے میں اللہ تعالی نے جو غلط کار انسانوں کی ساز شوں سے آگاہ ہے، ایک وارنگ دی ہے: مُنِيْبِيْنَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَاقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَلَا تَكُوْنُوا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿مِنَ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِيْنَهُمْ وَكَانُواشِيَعًا لِكُلُّ حِزْبِيمَالَكَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴿32-31:30)

مفہوم: '' یہ نظام کیا ہے؟ بیکہ سفر زندگی میں تمہارا ہر قدم اُس منزل کی طرف اُٹھے جوخدانے تمہارے لئے' تبحویز کی ہے۔تم اس کی پوری پوری کام ہداشت کرو۔اس کے لئے نظام صلوۃ قائم کروجس میں ہرفرد بطیب خاطر قوانین خداوندی کا اتباع کئے چلا جاتا ہے۔اس اتباع اوراطاعت میں کسی اُور کے قانون اور فیصلے کو شریک نہ کرو۔اس سے پہلے خورتمہارے اندر وحدتِ فکر عمل پیدا ہوجائے گی' اوراس کے بعد' پوری نوعِ اِنسانی'اینے اختلافات کوچھوڑ کرامت ِ واحدہ بن جائے گی (2:213)۔ یہی دین کامقصود ہے۔'' ''لہذا'تم بڑی احتیاط برتنا کہ اس طرح توحید کے بیرو بن کر' پھرسے مشرک نہ بن جاؤ ۔ یعنی ان لوگوں میں

سے نہ ہوجاؤ جنہوں نے اپنے دین کوٹکڑ ہے ٹکڑے کر دیا' اوراس طرح اُمتِ واحدہ رہنے کے بجائے'

مختلف فرقوں میں بٹ گئے ۔ فرقوں میں بٹ جانے کے بعد حالت یہ ہوجاتی ہے کہ ہر فرقہ سمجھتا ہے کہ جس طریقے پر ہم چل رہے ہیں وہی حق وصداقت کی راہ ہے۔اس لئے وہ اپنے آپ میں مگن ہوکر بیٹھ جاتا ہے۔ یاد رکھو؛ فرقہ پرستی اور گروہ بندی شرک ہے۔تم اس شرک کے مرتکب نہ ہوجانا ;23:53 (42:13) "\_6:159: 3:105)

نبی کریم مَلَّاتِیْم کے زمانہ میں کچھ ہوشیار اور کا یاں منافقین نے ایک مسجد بنائی جس کے بارے میں قرآن کریم نے خود وضاحت کی ہے:

فرقوں میں بٹ جانے کے بعد حالت یہ ہوجاتی ہے کہ ہرفرقہ مجھتاہے کہ جس طریقے پر ہم چل رہے ہیں وہی حق وصداقت کی راہ ہے۔اس لئے وہ اپنے آپ میں مگن ہو کر بیٹھ جاتا ہے۔ یا در کھو؛ فرقہ پرسی اور گروہ بندی شرک ہے۔تم اس شرک کے مرتکب نہ ہوجانا (42:13) "\_23:53; 6:159; 3:105)

> وَالَّذِيْنَ اتَّخَذُوْا مَسْجِمًا ضِرَارًا وَّ كُفْرًا وَّتَفْرِيْقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَإِرْصَادًا لِّبَنِ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ مِنْ قَبْلُ ﴿ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أَرَدُنَآ إِلَّا الْحُسْلِي ﴿ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ هُمُ لَكُنِبُونَ ﴿ 9:107) مفہوم:''اوران منافقین میں وہلوگ بھی ہیں (جواپنی چالوں میں اس حد تک آ گے بڑھ گئے ہیں کہانہوں نے ) ایک مسجر تعمیر کر ڈالی (اوراس طرح بیظا ہر کیا کہوہ بڑے پکے مومن اور نظام خداوندی کے خدمت گزار ہیں )۔لیکن اس مسجد سے درحقیقت ان کی غرض بیتھی کہاس سے اس نظام کونقصان پہنچایا جائے' اور

کفرکی را ہیں کشادہ کی جائیں ۔ یعنی مسلمانوں میں تفرقہ پیدا کر دیا جائے اور اس طرح یہ مسجدان لوگوں کے لئے کمیں گاہ بن جائے جو پہلے سے نظامِ خداوندی کے خلاف مصروف پیکار ہیں ۔ یہ لوگ قسمیں کھا کھا کر کہیں گے کہ ہم نے اس مسجد کو بڑی نیک نیتی سے تعمیر کیا ہے ۔ لیکن خدا اس کی شہادت دیتا ہے کہ یہ لوگ بڑے جھوٹے ہیں۔'

اس تبصرہ کے بعد اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہوا:

ڵڗؾؘڡؙٛ؞ڣؽۼٲڹٮٞٵ؞ڶؠٙڛ۬ڿؚؚۘ۫ٮ۠ٲڛؚٞڛٙۼٙٙٙٙٙٙٙؽٳڵؾۘۧڡؙۅؽڡؚؽٳۊۜٙڸؽۏٟڡٟٳؘػۊ۠ؗٵؘؽؾؘڡؙۏٙ؞ڣؽۼ؞ڣؽۼڔۻٲڵٞ ؿؖۼؚڹ۠ۏڹٲؽؾۜڟۿۧۯۅٛٳ؞ۅٙڶڵۿؙؽؙۼؚڹؙٳڶؠؙڟۼڔؽڹ(9:108)

مفہوم: ''تم'اے رسول ایس مسجد میں قدم تک نہ رکھنا (جو مسجد مسلمانوں میں تفرقہ پیدا کردے کیاوہ اس قابل ہوسکتی ہے کہ اس میں قدم رکھا جائے ؟ تمہارا 'نہ ان لوگوں سے پچھواسطہ ہوسکتا ہے' نہ ان کی تعمیر کردہ مسجد سے کوئی تعلق 159ء اس کی مستحق صرف وہ مسجد ہے جس کی بنیا د' پہلے دن سے 'قوانین خداوندی کی مسجد سے کوئی تعلق 159ء اس کی ستحق صرف وہ مسجد ہے جس کی بنیا د' پہلے دن سے 'قوانین خداوندی کی گرو سے کی تاہد اشت کے اصولِ محکم پر رکھی گئی ہے۔ اس میں وہی لوگ آتے ہیں جو قانونِ خداوندی کی رُو سے شرک سے پاک اور صاف رہتے ہیں (30:30) ۔ یہی وہ لوگ ہیں جو قانونِ خداوندی کی رُو سے پیند یدگی کی نگاہ سے دیکھے جاتے ہیں۔ [یاد رکھو! اِسلام کی غایت عالمگیر اِنسانیت کی وصدت ہے پیند یدگی کی نگاہ سے ہوتا ہے (2:213) ۔ لہٰذا ' جب اُمت کی تشکیل سے ہوتا ہے (2:213) ۔ لہٰذا ' جب اُمت میں وحدت نہ رہے؛ تفرقہ پیدا ہوجائے تو اِسلام کی بنیاد ہی منہدم ہوجاتی ہے۔ اِس نہج سے تفرقہ شرک ہے (30:158) ۔ ایسے لوگ اُمت میٹر کے افرادنہیں' کہلا سکتے (30:152) ۔ یہ خداب خداوندی میں ماخوذ ہوجاتے ہیں (30:10) ۔''

یہ منافقین ، صلوۃ کے ارکان کی ظاہری شکل وصورت کوصلوۃ (نماز) تھہراتے ہیں اور صلوۃ کی حقیقت پران کی نظر نہیں ہوتی جودین کی بنیاد ہے اور بتیموں کی سرپر تی اور مساکین کے طعام کا انتظام کرتی اور اشیائے مستعملہ کے ہر شخص کی دسترس میں ہونے میں بننے والی رکاوٹ کو ہٹاتی ہے (7-1:107)۔ان مفافقین کے نیک بنتی کے بیانات اور قسموں کا اعتبار نہیں کرنا چاہئے ۔ایسے منافقین کے لئے تباہی ہے۔

رسولِ کریم مَثَاثِیَّا کے اسور حسنہ کی اتباع میں مذکورہ منافقین کے دھو کہ دینے والے اعمال سے مختاط رہنا چاہئے۔

تسویدونتیج محمدارشد، سلیم اختر

## یر ویز کا پیغام بچوں کے نام

پرویز صاحب نے کچھ دروس نتھے بچول کے لئے بھی ریکارڈ کرائے تھے۔اس سلسلے کے دوسرے کے رورس کی ٹرانسکر پشن مناسب ایڈیڈنگ کے بعد پیشِ خدمت ہے۔اُ مید ہے پیندا ٓئے گی۔(ادارہ)

#### السلام عليكم:

آوجيئ آ جاؤ بليھوبليھو-تم وہاں بليھو ذرا۔ إدھر آ جاؤ ذرا ادھر آ جاؤ۔ لو بچوتمہاراسبق شروع ہوتا ہے آج تمہارا دوسراسبق سمجھ لیس۔ پیہ ہے اکتوبر کی 6 تاریخ اور 1960ء سنواب دوسراسبق تم نے کسان کوتو دیکھا ہوگا وہ زمینداروہ جوہل جوتے ہیں وہ کس محنت سے زمین تیار کرتے ہیں آ دھی رات کے وفت اُٹھ کر ہل جو تتا ہے زمین میں کھا د ڈالتا ہے۔ اچھے سے اچھا نیج ڈالٹا ہے اسے بوتا ہے پھر جاڑے (سردی) کی را توں میں اُٹھ کر کھیت کو یانی دیتا ہے سخت گرمی کی دھوپ میں اس کی گھاس چھوس نکالتاہے۔ یہ اس طرح دن رات مشقت کرتا رہتا ہےتم سوچو کہ وہ ایسا کیوں کرتا ہے محض اس لیے کہ اسے یقین ہے کہ اگر کھیت پر محنت کی گئی اور اس کی اچھی طرح سے رکھوالی ہوئی تو تھوڑے سے پیج ہے اس قدرغلہ پیدا ہوجائے گا کہ جوسال بھرتک اس کی اور اس کے بال بچوں کی ضرورتوں کو بورا کردے گا۔ بلکہ اس کی ضرورتوں سے بہت زیادہ ہوگا تو وہ شہر میں لا کریبیچے گا اور بچو جو ہم تم شہر میں رہنے والے ہیں ہمیں اس غلہ سے روٹی ملتی

ہے جسے کسان اتن محنت سے اُگا تا ہے۔ تم سن لو کہ وہ محنت کیوں کرتا ہے اس لیے کہ اسے یقین ہے کہ اس محنت سے تھوڑے سے غلہ سے اتنا غلہ پیدا ہوجائے گا کہ وہ تمام ضرورتوں کو پورا کردےگا۔

سوچوکہ اگراس کواس کا یقین نہ ہوتو وہ نہ بھی کھیت میں نجے ڈالے گانہاس پرمحنت مشقت کرے گا۔

ٹھیک ہے نہ بات؟ تم بھی بڑی محنت کرتے ہونا کیوں محنت کرتے ہوتہ ہیں یقین ہے کہ محنت کرنے سے تم امتحان میں پاس ہوکر اگلی جماعت میں چلے جاؤ گے اور اس طرح یقین سے بڑے آ دمی بن جاؤ گے۔ کسی بات پر اس طرح یقین رکھنے کوعر بی زبان میں ایمان کہتے ہیں۔ سمجھ لیا تم نے ایمان کسے کہتے ہیں۔ یعجھ لیا تم کے کہنا تی ہواور اسے قاعدہ کے مطابق بویا جائے تو اس میں سے کس قدر غلہ پیدا ہوکر رہتا ہے اسے کہتے ہیں ایمان۔ چو خص کسی بات پر ایمان رکھے اسے کہتے ہیں مومن ۔ چو کش کسی دیکھنے (گھڑی کیا بجارہی ہے) اسے کہتے ہیں مومن۔ جو شخص کسی بات پر پورا پورا پورا یقین رکھے اسے کہتے ہیں مومن۔ جو شخص کسی بات پر پورا پورا یقین رکھے اسے کہتے ہیں مومن۔ جو شخص کسی بات پر پورا پورا یقین رکھے اسے کہتے ہیں مومن۔ جو

اور جواس پرایمان نہ لائے اسے کہتے ہیں کا فر۔ بچو! کا فر کا لفظ کوئی گالی نہیں ہے اس کے معنی ہیں نہ ماننے والا۔

جوکسی بات کو ماننے والا ہو وہ مومن اور جو بات کو نہ ماننے والا ہووہ کا فر۔جو سچی بات کو مانے وہ مومن اور جو سچی بات کو نہ مانے وہ کافر۔ اب ایک اور بات جیسے پہلے ہمارے ہاں دلیمی کیاس ہوا کرتی تھی کچھ عرصہ ہوا زراعت کے محکمے والوں نے امریکن کیاس کا پیج منگوالیا اور کسانوں ہے کہا کہ وہ اس کیاس کی جگہ اُس نئی کیاس کی کاشت کریں لیکن کسان اس کے لئے تیار نہیں ہوتے تھے وہ کہتے تھے کہ ہمیں کیا پتا کہاس نئے نیچ سے کیا اُگے گااوراس سے سوتسم کی کیاس پیدا ہوگی۔ کیاس کا تہمیں بتا ہے نا کہ جس سے روئی بنتی ہے پھر روئی سے دھا گہ بنتا ہے اور پھر اس سے تمہارے کپڑے بنتے ہیں۔ بدسب چیزیں کیاس سے بنتی ہیں۔ یہ محکمے والے ان کوسمجھاتے تھے کہ اس نئے نیج سے تہمیں بہت فائدہ ہوگا وہ ایک نہیں مانتے تھے وہ کہتے تھے کہ ہم نے آج تک امریکن کیاس دیکھی ہی نہیں ہم کس طرح یقین کرلیں کہ وہ ہماری دلی کیاس سے اچھی ہوگی۔ بہت سے کسان تو یہ بات کہتے تھے لیکن کچھالیے بھی تھے جنہوں نے زراعت کے محکمے والوں سے اس نئے بیچ کے مطابق بہت می باتیں دریافت کیں پھران باتوں پراچیمی طرح غور کیا پھراُنہوں نے بیجی سوچا کہ زراعت کے محکمے والوں نے اس سے پہلے جتنی باتیں کہی تھیں وہ سبٹھیک ٹکلیں اس لئے یہ بات بھی ٹھیک ہی ہوگی۔ چنانچہ پھر انہوں نے یہ

بات مان کی اور نئے بیج کو بود یا۔اس سے بڑی عمدہ کیاس

پیدا ہوئی پھر دوسرے سال ان کے دیکھا دیکھی سب

۔ کسانوں نے امریکن کیاس بودی۔اس طرح رفتہ رفتہ اس نئی کیاس کے بونے کارواج عام ہوگیا۔

دیکھو بچوجس طرح ان کسانوں نے محکمہ زراعت کی بات مان لی تھی اس طرح یقین کرنے کوغیب پر ایمان لا نا کہتے ہیں۔غیب کے کیا معنی ہوئے لیعنی کسی تجویز کے اُن د کھے نتیجہ پریقین کرنے کو۔انہوں نے دیکھا تونہیں تھا کہ بچ ہے کس قشم کی کیاس پیدا ہوتی ہے انہوں نے محکمے والوں کی بات پر یقین کرلیا اس طرح جو نتیج ابھی سامنے نہیں آئے تھے، ان پرایمان لے آئے اسے کہتے ہیں ایمان بالغیب ظاہر ہے کسی نئی بات پر عمل کرنے کے لئے اس طرح کے ایمان کی بڑی ضرورت ہوتی ہے لہذا بچو! ربانی بننے کے لئے جو باتیں قرآن شریف میں کھی ہیں ضروری ہے کہ ہم ان پر ایمان لائیں اور جن جن باتوں کے نتیجوں کو ابھی تک ہماری آنکھوں نے نہیں دیکھاان پر ہماراایمان بالغیب ہو۔جب ہم ان باتوں پرعمل بھی کریں گے تو پھران کے اچھے اچھے نتائج اس طرح ہمارے سامنے آ جائیں گے جس طرح ان کسانوں کے سامنے کی کیاس کی فصل کے نتیج آئے تھے یاد ر کھوا بیان کا نتیجہ ل ہی سے نکلتا ہے۔

عمل کے معنی ہیں کام کرنا جو بات مان کی جائے اس کے مطابق کام کرنا۔ اس سے اچھا نتیجہ نکاتا ہے سمجھ گئے؟
مطابق کام کرنا۔ اس سے اچھا نتیجہ نکاتا ہے سمجھ گئے؟
مہرہیں اب بتاتے جائیں کہ بن دانتوں کی صفائی کیا کرواورتم
کہو بہت اچھی بات ہے ہم مان لیتے ہیں لیکن صبح اُٹھ کرتم یہ
کام نہ کروتمہارے دانتوں کی صفائی تونہیں ہوگی۔ کیسے ہوگی
دانتوں کی صفائی ؟ یہ بات مانے کے بعد منج اُٹھ کر برش سے
دانتوں کوصاف کرنے سے دانتوں کی صفائی ہوگی اسے کہتے

ہیں بیٹاعمل کرنا۔ کہا م کرنا۔ پہلی بات تو یکسی کا کہنامان لینااور دوسری بات ہے اس پرعمل کرنا اسے کہتے ہیں ایمان اورعمل بس ایمان اورعمل سے سب کام دنیا میں ٹھیک ہوتے ہیں سچی بات کو مان لینا پھراس کے مطابق کام کرنا۔

اچھا بھی بیاب ایک بات اور۔مان لویتوہے مومن

اب دنیا میں ہرشخص جانتا ہے کہ جھوٹ بولنا بہت بُرا ہے، بیہ مانتا ہے کہ جھوٹ سے بڑی خرابیاں پیدا ہوتی ہیں لیکن تم د کیھتے ہواس کے باوجودلوگ جھوٹ بولتے ہیں اس سے ظاہر ہے کہ کسی بات کا صحیح مان لینا ہی کافی نہیں ہے بلکہ جس بات کو میں جمی سرتانی نہیں کرنی چاہئے سرتانی کے معنی ہیں اس کے خلاف کرنا کھیجے بات کے سامنے اپنا سر جھکا دینا چاہئے جو شخص سچی بات کے سامنے اپناسر جھکا دے اسے تسلیم کر لے اسے عربی میں مسلم کہتے ہیں۔اس کئے اسلام کے دوسرے معنی سے ہیں کہ قرآن كريم كے كے حكمول كے سامنے اپناسر جھكا ديا جائے۔ يعنى مسلم وہ ہے۔ابقر آن کریم کی بات آتی ہے سورة البقره كُ آيت نمبر 112 مَنْ أَسُلَمَ وَجْهَهُ لِللَّهِ وَهُوَ هُوَهُ عُسِنَّ فَلَهُ آجُرُ کا عِنْنَ رَبِّهِ اور وہ جو اپنے تمام ارادوں کو خدا کے حکموں کے سامنے جھادے اور نہایت عمد گی ہے ان کے مطابق اپنی زندگی بسر کرے اسے کہتے ہیں مسلم۔ جوابیا نہیں کرتااس کاایمان اسے کچھ فائدہ نہیں دیتا۔سیدھی ہی بات ہے جوبہ بات س لیتا ہے کہ دانتوں کی صفائی کرنی جاہے اس كے سامنے اپناسر بھی جھكا تا ہے كيكن صبح اٹھ كردانتوں كى صفائى نہیں کرتا،اس کے دانتوں کی صفائی نہیں ہوسکتی۔

اس کے لئے ضروری ہے جو پچھ مانا جائے اس کے

مطابق کام بھی کیا جائے۔ یہی بات ہے جوقر آن میں سورة المائدہ میں جوان الفاظ میں کہا گیا ہے اسے بیٹا اچھی طرح س الووہ الفاظ کیا ہیں قرآن شریف میں آیت آئی ہے وَمَنی لَّهُ يَحُكُمُ مِمَا اَنْزَلَ اللهُ فَأُولَبِكَ هُمُ الْكُفِرُونَ (5:44) سورة المائده آيت نمبر 44 اس كامطلب بيہ كه جو كچھاللەتغالى نے قرآن شريف ميں أتاراہے كہاہےوہ شخص اس کے مطابق فیصلے نہیں کرتا اس کے مطابق کا منہیں کرتااہے کافر کہتے ہیں۔اس سے پتاچلا کہ زبانی ایمان لے آنا قرآن شریف کو مان لینا مومن ہونے کے لئے کافی نہیں ہے۔مومن ہونے کے لئے بیضروری ہے کہ جو کچھ مانا جائے اس کے مطابق کام بھی کیا جائے۔ ٹھیک ہے نہ بچو! اگرتم سکول کا کام کر کے نہیں جاؤ گے تو یا در کھومعا شرے میں تہہیں کوئی بھی اچھانہیں کیے گا۔اورتم فیل بھی ہوجاؤ گے۔اس لئے کسی چیز کا ماننا اور پھراس کے مطابق کا م کرنا بڑی ضروری چیز ہے۔ سمجھ گئے؟ لوبھئ اب ہم تمہیں کچھ الی باتیں بتاتے ہیں جن کے مطابق کام کرنے سے انسان سیا مومن اور پکا مسلمان ہوجاتا ہے۔ سمجھ گئے تم حیوٹی حیوٹی سی باتیں ہیں روز مرہ کی زندگی کی باتیں ہیں۔

تمہیں ہم بتاتے ہیں کہوہ کیا چیزیں ہیں کہ جن کے مطابق زندگی بسر کرنے سے سچا مومن پکا مسلمان انسان ہوجا تاہے۔

لیکن میر ہم کل بتائیں گے آج دیر ہوگئ ہے آج کا سبق پورا ہو گیالو بھی دوسبق تمہارے ہوگا ابتہ ہمیں کل آنا ہے اچھا بچو! اب کہوالسلام علیم۔

#### بِسُولِيكُ إِلرِّهُ الرَّحِيَّةِ

خواجه از برعباس، فاصل درک نظائی www.azharabbas.com khawaja.azharabbas@gmail.com

## مسلمانوں کے زوال میں پرستش کا کردار

قرآنِ کریم مسلمانوں کی زندگی کامحور ومرکز ہے۔ مسلمانوں کی زندگی کا مقصد ساری انسانیت کی نگرانی کرنا (143:23) اوران کی خدمت کرنا ہے (3:118)، قرآنِ کریم وہ ضابطہ کھیات عطا کرتا ہے جس میں انسانیت کے مسائل اس طرح حل ہوجاتے ہیں کہ ہر شخص کو اس کا سواتا ہے۔ یہ نظام ایسامعا شرہ تشکیل دیتا ہے جس میں خوف وحزن نام کی کوئی چیز نہیں رہتی (2:277)، اس میں کمل امن وسلامتی ہوتی ہے (3:97) قرآنی نظام میں ہر شخص کی خوابیدہ صلاحیتیں پوری پوری طور پر بیدار ہوجاتی ہیں (40:15)، (6:25)، اس میں رزق کی فراوانی ہوتی ہے (11:6)، (151)، (6:151)، وقرآن کا یہ نظام ایمان واعمال صالحہ کے قرآن کا یہ نظام ایمان واعمال صالحہ کے نتیج میں قائم ہوتا ہے کہ قرآن کا یہ نظام ایمان واعمال صالحہ کے نتیج میں قائم ہوتا ہے (3:10،24:55) اس میں تشدد کا زبردتی کا کوئی دخل نہیں ہوتا۔

قر آنِ کریم کے ان تمام وعدوں کے برخلاف آپ دیکھ رہے ہیں کہ ہم مسلمانوں کی حالت نہایت افسوسناک حد تک تباہی وبر بادی سے دو چار ہے۔ بیرحالت مسلمانوں کے ایک یا دوملکوں کی نہیں ہے بلکہ مسلمانوں کے جتنے بھی ممالک ہیں وہ

اصل اطاعت الله سبحانهٔ وتعالیٰ کی ہے الله تعالیٰ چونکہ ہمارے حیطۂ ادراک سے باہر ہے اس لیے اس کی اطاعت کا واحد ذریعہ اس کارسول ہے(4:64،4:80)

سباسی زوال اور سمپرسی کا شکار ہیں اور اس کا سبب اور قدرِ مشترک ہمارے وہ عقائد ہیں جو ہمیں زوال کی طرف لے جارہے ہیں۔ ہمارے اس زوال کا سب سے بڑا سبب ہیہ کہ ہم نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کو بالکل ترک کردیا ہے اور پر ستش اور پوجا پاٹ کوا پنی زندگ کا مقصد قرار دے دیا ہے ہمارے ہاں رات دن ہر شخص پر ستش میں مصروف ہے اور دوسروں کو بھی پر ستش کی ترغیب وتلقین کرتا ہے۔

مسلمانوں کے زوال کا سبب چونکہ پرستش ہے اس لیے ہمارے لیے نہایت ضروری ہے کہ ہم پہلے اطاعتِ خداوندی اور پرستش کے فرق کو واضح کریں۔

پرستش مذہب میں ہوتی ہے اور اطاعت ِ خداوندی صرف اور صرف دین (اسلامی نظام) کی معرفت ہوسکتی ہے۔ اطاعت کے لیے اسلامی نظام، لیعنی دین کا قیام لازمی چیز ہے۔اگر دین لیعنی اسلامی نظام قائم نہیں ہے تو اطاعت ِ خداوندی ا پنے دل کومطمئن کرلیا جا تا ہے کہ ہمار اتعلق اللہ سے قائم ہو گیا ہے۔ تیعلق خالصتاً انفرادی، داخلی Subjective ہوتا ہے۔ پرستش کرنے میں کسی نظام کی ضرورت نہیں ہوتی ، آپ ہر جگہ ، کونے کھدرے ، جنگل صحرا ، کسی جگہ بھی پرستش کر سکتے ہیں۔اس کے برخلاف اطاعت ہوتی ہے اطاعت کے مفہوم کو تیج طور پراس طرح سمجھا جاسکتا ہے کہ رسول اللہ مَثَاثَیْمَ اِن قائم فرمایا تھااوراس نظام کےمقامی حکام،اولوالامر کی اطاعت کو بھی فرض قرار دیا گیا تھا۔اللّٰہ کی اطاعت صرف رسول کے ذریعے ہوسکتی ہے(4:64،4:80) آپ رسول کو چ میں سے نکال دیں تو اللہ کی اطاعت نہیں کر سکتے۔ اسی طرح رسول کی اطاعت اولوالامر کے ذریعے ہوتی ہے۔حضور ﷺ کی قائم کردہ ریاست دس لا کھ مربع میل پر وسیع تھی۔حضور ﷺ کے اپنے دورِ مبارک میں بھی جولوگ مدینے سے دورر بتے تھے وہ اپنے مقد مات مدینہ آ کر طےنہیں کراتے تھے بلکہ وہ اپنے مقامی حاکم سے اپنے مقد مات کے فیصلے کرا کے،ان کی اطاعت کرتے تھے۔مقامی حاکم کی اطاعت ہی رسول اللہ عظیم کی اطاعت ہوتی تھی۔مقامی حکام کی اطاعت کوفرض قرار دینے کامنطقی نتیجہ بیزنکلتا ہے کہ رسول اللہ کی ذاتی اطاعت مقصود نہیں تھی بلکہ اس نظام کی اطاعت واجب ومقصودتھی جوحضور ﷺ نے قائم فر ما یا تھا۔اس نظام کی اطاعت ہی اللہ ورسول کی اطاعت تھی اگر وہ نظام قائم نہ ہو، جبیبا کہ اس دور میں قائم نہیں ہے، تو اللہ ورسول کی اطاعت نہیں ہوسکتی۔ پرستش کے لیے کسی حکم دینے والے کی ضرورت نہیں ہوتی ۔لوگ پرستش کی رسوم ازخو دسرانجام دیتے چلے آ رہے ہیں ۔لیکن اطاعت خداوندی کے کئے ایک محسوس، جیتی جا گئی اتھارٹی کی ضرورت ہوتی ہے جواسلامی نظام کے ذریعے ،اللہ ورسول کی اطاعت کراتی ہے۔اسی لیےاطاعت کے لیساعت شرط ہوتی ہے ارشادِ عالی ہے۔

(1) وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا اللهُ عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْبَصِيْرُ (2:285) ترجمہ: اور کہماُ کھے کہ ہم نے سُنا اور ہم نے قبول کیا، تیری بخشش چاہئے۔اے ہمارے رب اور تیری طرف لوٹ کے جانا ہے۔

(2) ارشاد ہوا یَا اَیُهَا الَّن یُن اَمنُوَ اَطِیعُوا الله وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّوْا عَنْهُ وَانْتُهُ دَتُسْبَعُونَ ﴿ 8:20 اے ایمان والو، الله اور اس کے رسول علیم مانو، اور اس سے مت پھیرو در آں حالیکہ تم اس کے احکام سن رہے ہو۔ یہ بات بالکل واضح ہے کہ احکام کسی زندہ اتھارٹی سے ہی لیے جاسکتے ہیں اس ساعت کے مفہوم کو اگلی آیت نے اور بھی واضح کر دیاوً لا تکُونُوْ اکا اَنْ نِیْنَ قَالُوْ اسْمِعْنَا وَهُمُ لَا یَسْبَعُونَ (8:21) اور اس طرح نہ ہوجانا جو کہتے تو یہ بیں کہ ہم نے احکامات کو سن لیا، لیکن در حقیقت وہ اس قدر توجہ سے نہیں سنتے کہ ان پر عمل پیرا ہوں۔

(3) فرما یا: یَا گُیْمَا الَّن یُنَ اَمَنُوا الله تَجِیْبُوْا یلاووللوَّسُوْلِ اِذَا دَعَا کُفر (8:24)، اے ایمان والو، الله اور رسول کی آواز پرلبیک کہو، کیونکہ وہمہیں اس کی دعوت دیتاہے کہ جوتہمیں زندگی عطا کرنے والا ہے۔

(4) ارشاوفر ما يا: إنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوٓ اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَنْ يَّقُولُوا سَمِعُنَا وَأَطَعْنَا ط

وَاُولَيْكَ هُمُ الْمُفَلِحُونَ (24:51) قر آنِ كريم كاحكامات پرعمل كرنامون بونے كا ثبوت ہاوراس كاعملى Test يہ المور ہول آن كے مطابق كرتے ۔ لِيَحْكُم كالفظ صرف ہم كہ تمہارے جينے بھى متنازعہ فيہ امور ہول تو تم رسول اللہ سے اس كا فيصلہ قر آن كے مطابق كرتے ۔ لِيَحْكُم كالفظ صرف پر هنے كے لين بين ديا گيا بلكہ بيكفراورا يمان كورميان واضح امتياز ہے (5:44) ، مومن كواطاعت خداوندى كے ليے بلايا جاتا ہے كہ آؤاللہ كى اطاعت كروتو آئ يَّقُولُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا ﴿ وہ كَتِ بِين كه ہم نے سنااور ہم نے اس كى اطاعت كى ۔ دين ميں اطاعت كے ليے زندہ اتھار أن كا ہونا ضرورى ہے اس كے بغير اطاعت ہو ہى نہيں سكتى ، صرف پر ستش ہو سكتى ہے ۔ ميں اطاعت كے اللہ كا اللہ تكافئة مُ وَاسْمَعُوا وَاَطِيْعُوا وَاَنْفِقُوا خَيْرًا لِآئَفُسِكُم ﴿ (64:16)

ترجمہ: توجہاں تک ہوسکے اللہ سے ڈرواور سنواور مانو،اوراپنے بھلے کے لیے خرچ کرو۔ یہاں بھی ساعت،اطاعت کے لیے شرطقراردی گئی ہے۔ شرطقراردی گئی ہے۔

اس كالاوه يہ بات بھى واضح رہے كہ پر شش ك نتائج اس دنيا ميں سامنے نہيں آتے ۔ جبكہ اطاعت ك نتائج اس دنيا ميں سامنے آجاتے ہيں۔ حضور عليم نے فرما يا: وَيقوْهِ اعْمَلُوْا عَلَى مَكَانَةِ كُمْ اِنِّى عَامِلٌ اسوْفَ تَعْلَمُوْنَ ﴿ مَنْ يَأْتِيْهِ مِن سامنے آجاتے ہيں۔ حضور عليم نے فرما يا: وَيقوْهِ اعْمَلُوْا عَلَى مَكَانَةِ كُمْ اِنِّى عَامِلٌ اسوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ مَنْ عَلَا اللّٰ يُغْوِيْهِ وَمَنْ هُو كَاذِبُ وَ مَنْ هُو كَاذِبُ وَ مَنْ مُودار موجا عَيْ كاور بتاديں كے ككس پر رسواكن عذاب آتا پر وگرام كے مطابق كام كرتا مول نتائج بہت جلداى دنيا ميں نمودار موجا عيں گاور بتاديں گے ككس پر رسواكن عذاب آتا ہوا دول سے اور كون سجو اور كون جمونا ہے۔ چندى آيات ك بعد پھر ارشادِ عالى موتا ہے وَقُلْ لِلَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَةِ كُمْ وَلَيَّا عُرِيْدُونَ ﴿ وَلَا عُرْدُونَ ﴾ وَلَا عُرْدُونَ ﴿ وَلَا عُرْدُونَ ﴾ وَلَنْ اللّٰ عَلَيْهِ وَيُونَ الْحَدُونِ ﴾ وَلَا عُرْدُونَ ﴾ وَلَا عُرْدُونَ ﴾ وَلَا عُرْدُونَ ﴾ وَلَا عُرْدُونَ ﴾ وَلَا عَدْ اللّٰ عَلَى مَكَانَةِ كُمْ الْحَى عَلَى اللّٰ عَلَيْهِ وَيُولُ عَلَيْهِ عَلَى اللّٰ مُعَلِيْهِ عَلَى اللّٰ عَلَيْهِ وَيُكُونَ ﴾ مَكَانَةِ كُمْ اللّٰ عَلَيْهِ وَيُولُ عَلَيْهِ وَيُولُ عَلَيْهِ عَلَى اللّٰ عَلَيْهِ وَيُحْ وَلَا عَلَى اللّٰ عَلَيْهُ وَيُولُ وَلَيْ عَلَى اللّٰ عَلَيْهِ وَيُولُ عَلَيْهِ وَيُولُ عَلَيْهُ وَيُولُ وَلَا عَلَى مَكَانَةِ كُمْ اللّٰ عَلَيْهِ وَيُولُ وَلَا عَذَابُ اللّٰ وَلَا عَذَابُ اللّٰ عَلَى اللّٰ عَلَيْهِ وَيُولُ وَلَا عَذَابُ اللّٰ عَلَى اللّٰ عَلَى اللّٰ عَلَى اللّٰ عَرْدِ اللّٰ اللّٰ عَرْدُ اللّٰ عَلَى اللّٰ عَلَى اللّٰ عَلَيْهُ وَلَا عَذَابُ اللّٰ عَلَى اللّٰ وَلَا عَدَا اللّٰ عَلَى اللّٰ اللّٰ

اطاعت خداوندی میں پرستش کاکسی جگہ کوئی وخل نہیں ہوتا۔اس نکتہ کوہم اس طرح واضح کرتے ہیں کہ جس میں اطاعت کے لیے کڑی سے کڑی مل جاتی ہے۔آپ اس کوصرف توجہ سے ملاحظہ فر مالیں۔

اصل اطاعت الله سبحان وتعالى كى ہے الله تعالى چونكه ہمارے حيطة ادراك سے باہر ہے اس كيے اس كى اطاعت كا واحد ذريعه اولوالا مر (مقامى حكام) ہيں۔4:59 ذريعه اس كارسول ہے (4:64،4:80) اوررسول الله عليہ كى اطاعت كا واحد ذريعه اولوالا مر (مقامى حكام) ہيں۔59 قرآن كريم ميں يہ بھى ارشاد عالى ہے فكا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ أَدُ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِيْ آنُفُسِهِمْ حَرَجًا قِيمًا قَصَيْت وَيُسَلِّمُوا تَسْدِيمًا (65:4) ترجمہ: تیرے پروردگاركى قسم وہ مومن نہيں ہوسكتے مگر يه كه وہ اپنے حَرَجًا قِمَّا قَصَيْت وَيُسَلِّمُوا تَسْدِيمًا

اختلافات میں آپ کو حکم اور فیصلہ کرنے والا مانیں اور پھر آپ کے فیصلہ پراپنے دل میں کوئی ناراضی محسوس نہ کریں بلکہ اس کو کمل طور پر تسلیم کرلیں۔رسول اللہ کی اطاعت ہے۔ چونکہ حضور بیٹی کے اُن فیصلوں کو عملی طور پر اولواالا مرنا فذکر تے تھے،اس لئے ان کی اطاعت فرض تھی اور ان کی اطاعت رسول کی اطاعت تھی۔اور اسی وجہ سے حضور نے فرمایا تھا کہ اسلامی مملکت کے حاکموں کی اطاعت میری اطاعت ہے۔

(1) من أطاع محمدًا صلى الله عليه وآله وسلم فقد أطاع الله ومن عصى محمدًا صلى الله عليه وآله وسلم فقد عصى الله و محمد الله عليه وآله وسلم فرق بين الناس - (ترجمه) جس في محمد عليه وآله وسلم فرق بين الناس - (ترجمه) جس في محمد عليه كى اطاعت كى الله كى

(2) (ترجمه) سنن ابن ماجه، كتاب الجهاد، باب

طاعة الامام،) رسول الله طلط نے فرمایا کہ جس نے میری اطاعت کی تواس نے الله طلط الله طلط الله طلط الله علی اور جس نے میری نافر مانی کی اور جس نے امام کی اطاعت کی تواس نے امام کی اطاعت کی تواس نے امام کی نافر مانی کی اس نے امام کی نافر مانی کی اس نے میری نافر مانی کی۔

(3) مسلمان كولازم ہے كه وہ اپنے اولوالا مركى بات سنے اور مانے، خواہ اس كو پسند ہويا ناپسند ہوتا وقتيكه اسے معصيت كاحكم ديا

جائے تو پھراُسے نہ کچھ سننا چاہئے اور نہ ماننا چاہئے۔

کا مذاق اڑا یا اور کہا کہ ہم اس قوم کے نمائندوں کی دعوت تسلیم کرلیں جوخود ہمارے محکوم ہیں۔ چنا نچہ اس جگه قر آنِ کریم نے محکوم کے لئے عابد کا لفظ استعال کیا ہے۔ فَقَالُوٓ ا اَنْوُمِنُ لِبَشَرَیْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُ ہَا لَنَا عٰبِدُونَ (23:47)

حضرت موسیٰ " نے فرعون کو ایمان لانے کی دعوت

دی تواس نے اس دعوت کومستر د کر دیا اور اس دعوت

(4) حضرت ابوہریرہ ﷺ نے دروایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا جس نے میری اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی اطاعت کی اور جس نے میری نافر مانی کی اجوحا کم کی اطاعت کرتا ہے جوحا کم کی اور جس نے میری نافر مانی کی اس نے اللہ کی نافر مانی کرتا ہے وہ میری نافر مانی کرتا ہے (بخاری ومسلم)

(5) حضرت انس سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیج نے فرمایا کہ حاکم کا حکم ماننا اور سننا خواہ کسی ایسے جبشی غلام کا حکم ہو جس کا سرکشمش کی طرح ہو۔ ( بخاری و سلم )

آپغورفر مارہے ہیں کہاطاعت کرنے کی کڑیاں کس طرح مل رہی ہیں اوراس میں اللہ کی اطاعت رسول کے ذریعے اوررسول کی اطاعت حاکم کے ذریعے ہورہی ہے لیکن اگر کسی جگہ اسلامی نظام کا حاکم نہ ہوتو نہ اللہ کی اطاعت ہوسکتی ہے اور نہ رسول کی۔اور پرستش اطاعت کا متبادل نہیں ہوسکتی ایکن ہم اسی دھو کہ میں رہتے ہیں کہ ہم پرستش کے ذریعے اللہ ورسول کی اطاعت کررہے ہیں۔

قرآنِ کریم نے اطاعت کے لفظ کے علاوہ عبادت کا لفظ بھی استعمال کیا ہے اور اسی دروازہ سے ہمارے ہاں پرستش داخل کی گئی ہے۔ ہمارے ہاں عبادت کا ترجمہ پرستش کیا گیا ہے۔ حضرت شیخ الہند نے اپنے مشہورا ورمستند ترجمہ میں عبادت کا ترجمہ پوجنا کیا ہے ملاحظہ ہو (66:39:14،39:14،39:43:84،83:45،39:17،39:14،39:66) اور بکثرت دیگر مقامات ہمارے مترجمین عموماً عبادت کا ترجمہ 'نبدگ کیا کرتے ہیں لیکن پہلفظ بھی Mislead کرتا ہے کیونکہ فارس زبان میں بندگی کے معنی تابعداری اور غلامی کے ہیں (لغات کشوری) لیکن ہندی میں اس کے معنی پرستش کرنا ہے۔ اس لئے اردو میں پہلفظ دونوں میں استعمال ہوتا ہے کیکن قرآنِ کریم نے اس کو صرف اور صرف محکومیت کے معنی میں استعمال کیا ہے۔

(1) سورہ بقرہ میں، قصاص کے سلسلہ میں ارشاد فرمایا کہ الْقِصَاصُ فِی الْقَتُولَی ﴿ اَلْحُرُ بِالْحُرِ وَالْعَبْلُ بِالْعَبْلِ بِ اللَّهِ بِي مِنْ اللَّهِ اللَّهِ بِي اللَّهِ بِي اللَّهِ بِيَا مِنْ اللَّهِ بِي مِنْ اللَّهِ بِي اللَّهِ الْمِنْ اللَّهِ الْمُعْتِي الْمُعْتِي الْمُعْتِي اللَّهِ الْمُعْتِي الْمُعْتِي الْمُعْتِي الْمُعْتِي الْمُعْتِي الْمُعْتِي الْمُعْتَلِمِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْتَلِي الْمُعْتِي الْمُعْتَلِي الْمُعْلِي الْمُعْتَى الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِي الْمُعْتِي الْمُعْتَلْ

(2) سورہ النحل میں العبد کی Definition اس سے بھی زیادہ واضح کردی گئی ہے جبکہ ارشادہ وتا ہے عبد گا اللّٰ اللّٰہ کُو گا لّا کَیْ اللّٰہ کہ ہے جبکہ ارشادہ وتا ہے عبد گا اللّٰہ کُو گا لّا کَیْ کُی ہے جبکہ ارشادہ وتا ہے جہ بندہ ، پرایا مال نہیں قدرت رکھتا کسی چیز پر (شیخ الہند)۔ اس آیت میں قر آن نے عبد کی بیت بیت میں ملا کہ کہ عبدوہ ہوتا ہے جو دوسرے کا مال ہوتا ہے۔ اپنے پر بھی کسی طرح کی قدرت نہیں رکھتا ہرایک تصرف میں مالک کی اجازت کے بغیر سب تصرفات غیر معتبر ہوتے ہیں۔ اس کوتو اپنی جان تک پر تصرف واختیار نہیں ہوتا ہے۔ مالک کی اجازت کے بغیر سب تصرف واختیار نہیں ہوتا ہے۔ ان تا ہی باوجود کوئی غلام اپنے آتا کی پر ستش نہیں کرتا اس لئے عبادت کے بنیادی معنی میں پرستش کا کوئی تصور دور دور تک نہیں ہے۔

(3) حضرت موسی سے فرعون کو ایمان لانے کی دعوت دی تو اس نے اس دعوت کو مستر دکرد یا اور اس دعوت کا مذاق الله ایا اور کہا کہ ہم اس قوم کے نمائندوں کی دعوت تسلیم کرلیں جوخود ہمارے محکوم ہیں۔ چنانچہ اس جگہ قر آنِ کریم نے محکوم کے اللہ ایا اور کہا کہ ہم اس قوم کے نمائندوں کی دعوت تسلیم کرلیں جوخود ہمارے محکوم ہیں۔ چنانچہ اس ہوں نے کہا ہم النے عابد کا لفظ استعال کیا ہے۔ فقالُ آ اَنْوُ مِن لِہَ شَرَیْنِ مِشْلِا اَوْ قَوْمُ ہُما اَلْدَا الله اَن کی قوم ہماری محکوم ہے۔ اس آیت نے عابد کے معنی واضح کردیئے۔ ان دوا پنے جیسے آدمیوں پر ایمان لے آئیں حالا نکہ اُن کی قوم ہماری محکوم ہے۔ اس آیت نے عابد کے معنی واضح کردیئے۔ حضرت موسی سے حوالہ سے ہی ایک دوسری آیت ہے کہ فرعون نے حضرت موسی سے اور کے تو اللہ سے ہی ایک دوسری آیت ہے کہ فرعون نے حضرت موسی سے جو اس میں فرما یا تھا۔ وَ تِلْكَ نِعْمَةٌ مَنْ مُنْهُمَا عَلَى آنُ عَبَّنُ تَ یَبْیَ اِسْمَ آءِیْلُ کی دوسری آئیں کہاں عبدت کس طرح محمد ہیں جیں جن کا تم مجھ پر احسان رکھ رہے ہو کہ تم نے بنی اسرائیل کو اپنا غلام بنا رکھا ہے غور فرمائیں یہاں عبدت کس طرح محموم کو واضح کر رہا ہے اور پرستش کی تر دیر کر رہا ہے۔

رق) سورہ یوسف میں ارشاد ہوتا ہے اِنِ الْحُکُمُ اِلَّا بِللهِ ﴿ 12:40) ترجمہ: حکومت اللہ کے علاوہ اور کسی کی نہیں ہوسکتی، اس کے بعداسی آیت کے دوسر بے حصہ میں فرما یا آمر آلگا تَعْبُلُ وَّا اِلَّا اِیَّالُا (12:40) ترجمہ: اس نے حکم و یا ہے کہ اس کے علاوہ کسی کی عبودیت (محکومیت) اختیار نہ کرو۔ اس ایک ہی آیت میں قر آن نے حکومت اور عبادت کے الفاظ کو ایک ہی معنی میں استعمال کردیا کہ عبادت کے معنی پرستش کے نہیں بلکہ محکومیت کے ہیں۔

پرستش کے موضوع پرغور کرنے ،اوراس کی تر دید کرنے کے ذیل میں صلوۃ کا موضوع بہت اہمیت رکھتا ہے۔ اقامت صلوۃ کا ترجمہ 'نماز پڑھنا'' کرکے،اس کو پرستش کے زمرہ میں شامل کردیا جا تا ہے۔حالانکہ اقامۃ کے لفظ خود پکار پکار کراس بات کی نشاندہی کر رہا ہے صلوۃ کا پرستش سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ ہمارے ہاں صلوۃ کا ترجمہ نماز کیا جا تا ہے۔ بنوعباس کے

ا قامتِ دین اورا قامت صلوة دونوں ایک ہی چیز ہیں اور دونوں کے لیے اقتد ارشرط ہے (22:41،24:55) بغیراقتد ارکے نہا قامت دین ممکن ہے اور نہ ہی اقامتِ صلوة ممکن ہے اور ہم مسلمانوں کے لیے دونوں کی اقامت فرض ہے۔

دور میں جب ہمارالٹر پچرتحریر کیا گیا تھا، تو ایرانیوں کے زیراثر قر آنِ کریم کی اصطلاحات کے قرآنی مفہوم ترک کرے غیر قرآنی مفاہیم احتیار کئے گئے تھے۔ان اصطلاحات میں صلاق کا لفظ بھی شامل ہے اورا قامت صلوٰ ق کا ترجمہ''نماز پڑھنا''کردیا گیا۔

سوره في مين ارشاد عالى موتا هم آلني أن مَّكَنَّهُمُ في الْكَرْضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَالتَوْا الزَّلُوةَ وَاَمَرُوا بِالْمَعُرُوفِ وَمَهَوَا عَنِ الْكُنْكُو الصَّلُوةَ وَالتَوْا الزَّلُوةَ وَاَمَرُوا بِالْمَعُرُوفِ وَمَهَوَا عَنِ الْكُنْكُو الصَّلُوةَ وَالتَوْا الزَّلُوةَ اوَالرَبِي الْمُنْكُولِ كَالْمُ مَرِين مَن اللهِ قَامُ مَرين مَركوة اواكرين منكيول كالمَّم كرين اور برائيول سيمنع كرين -اس آية كريمه مين اقامت صلوة كيك

افتد ارشرط قرار دیا گیا ہے۔اگر کسی قوم کو اقتد ارحاصل نہیں ہے تو وہ قوم اقامتِ صلاق نہیں کرسکتی۔ مشہور درسی متداول تغییر جلالین نے اس آیت کے مفہوم کوخوب واضح کیا ہے جومفہوم ہماری صدفی صد تا نکد کر رہا ہے۔اس تفییر میں تحریر ہے' ہیا لیے لوگ ہیں کہ اگر ہم اُنہیں دنیا میں حکومت دے دیں تو بیلوگ نماز کی پابندی کریں اور ذکو قدیں اور دوسروں کو بھی نیک کام کا حکم کریں اور بُرے کا م سے منع کریں ۔ اِنْ مَّ گُنْہُم فُی شرط تھا۔ اقامتِ اصلاق قاور اس کے بعد کا جملہ اس شرط کا جواب ہے۔ نیز شرط اور جواب الشرط دونوں صلہ ہیں الذین موصول کے، اس سے قبل ایک مبتداء محذوف ہے ہم تفییر نے جوع بی گرائم تحریر کی ہے اس کا مفہوم ہی ہے کہ اقتدار شرط ہے اور اس اقتدار کا جواب الشرط ، اقامتِ صلاق ہے۔ اگر شرط (اقتدار) پوری نہ ہو، تو جواب الشرط خود ختم ہوجا تا ہے۔ اس تفییر کا اصرار ہی ہے کہ اقامتِ صلاق کی جاس کا مفہوم کے لئے اقتدار ضروری ہے۔ اور Prerequisite قرآنِ کریم کی عائد کر دہ اس شرط کے بعدا قامتِ صلاق کا مفہوم نماز پڑھنا کبھی نہیں ہوسکتا۔ اصل ہی ہے کہ اقامتِ دین اور اقامت صلاق دونوں ایک ہی چیز ہیں اور دونوں کے لیے اقتدار شرط ہے کہ اقامتِ دین مکن ہے اور نہی اقامتِ صلاق میں جوابی مسلمانوں کے لیے اقتدار کے نہ اقامت دین مکن ہے اور نہی اقامتِ صلاق میں جواب کے اور ہم مسلمانوں کے لیے اقتدار کے نہ اور ہم مسلمانوں کے لیے اقتدار کے نہ بیل ہو میں ہم کہ کو بیل ہی جواب کو بیل کے دونوں ایک ہی جواب کی بیل ہو میں مسلمانوں کے لیے اقتدار کو بیل کیک کو بیل کا میں میں کو بیل کا میل کو بیل کو

لیے دونوں کی اقامت فرض ہے۔ وہ معاشرہ جوقواندین خداوندی اوراس کی مستقل اقدار کے مطابق Establish ہوتا ہے، بیمل اقامت صلاٰۃ کہلاتا ہے۔

جہاں تک وقتی اجتماعات صلوۃ لینی نماز پڑھنے کا تعلق ہے یہ اجتماعات صلوۃ اسی نظام کا ایک حصہ میں ارشادِ عالی ہے والّیٰ نِیْنَ السّتَجَابُوْ الرّبِیْمِهُ وَاقَامُوا الصّلوةَ مِواَمُرُهُمْ شُوْرِی بَیْنَهُمْ مِواِمِقَارَزَقَنْهُمْ یُنْفِقُوْنَ (42:38) ترجمہ اور

اسلامی مملکت کو چلانے کے لئے، مقامی انظامی ایونٹ جب مشورہ کرتے ہیں تواس سے پہلے بینماز اداکرتے ہیں۔ مشورہ سے پیشتر اس نماز کا اداکرنا اس بات کا اظہار کرنا ہے کہ ہم اس نظام کودل کی گہرائیوں سے تسلیم کرتے ہیں اور اس کے لئے بچودور کوغ کے ذریعے اس کا اظہار کرتے ہیں۔ بیان مقامی اداروں میں اداکی جائے گی، جہاں اس نظام کو چلانے کے لیے مشورے کئے جاتے ہیں بینماز اس نظام کو چلانے کے لیے مشورے کئے جاتے ہیں بینماز اس نظام کے تحت ادا ہوگی اور اس نظام کے کارکنان جن کو قرآن کریم نے حاملین عرش اللی کہا ہے، ( 7: 40 کہ، 57: 39) وہ ہی اس کو لیے کہا ہے۔ کہا کہیں گے۔ لیے کہا ہے۔ کہا ہے۔ کہا ہے۔ کہا ہے۔ کہا کہیں گے۔ لیے کہا ہے۔ کہا کہیں گے۔

نظام کی اطاعت کے طریقوں پرغور وفکر کیا جائے گا ،اوران مشوروں کے نتائج بھی اسی دنیا میں سامنے آ جائیں گے۔

نماز میں قیام ورکوع وسجدہ وغیرہ کی جوعملی شکل ہمارے سامنے آتی ہے وہ اسی مقصد کے لیے ہے کہ جب ان جذبات کا اظہارا جتماع شکل میں ہوتو اظہارِ جذبات کی محسوس حرکات میں ہم آ ہنگی ہو ور نہ اجتماع میں انتشار دکھائی دے گا۔اطاعت وفر ماں پذیری کے والہانہ جذبات کے اظہار میں نظم وضبط کا ملحوظ رکھنا بہت بڑی تربیت نفس ہے۔

اُمت کے مختلف فرتے جس طریقے سے نماز پڑھتے چلے آرہے ہیں۔ان میں ردّ وبدل کا کسی کواختیار نہیں ہے۔اگر مسلمانوں میں پھر سے خلافت علی منہاج نبوت قائم ہوجائے اور وہ اجتماع صلاق کی ایک شکل تجویز کردیتو اُمت میں وحدت پیدا ہوجائے گی۔ہم معاشرہ میں اصلاح یا قرآنی معاشرہ کے قیام کی جدوجہدا پنے گھر ہی سے کر سکتے ہیں لیکن اگرخود ہی نمازروزہ چھوڑ دیں گے تواصلاح کس طرح ہوگی۔

بِسُولِ إِلَّهُ التَّحِيْرِ التَّحِيْرِ

( گذشتہ سے پیوستہ )

# دوقو می نظر ری<sub>ز</sub> پاکستان والی اِسلامی مملکت میں اِنسانی ذات کاارتقاء

بابنمبر:3

حیوان کی احساسی جبلی زندگی سے عِلم وآ زادیِ اِرادہ کی پیکرِ اِنسانی ذات میں ارتقاء 🌒

🖈 علم النفسيات كى روسے إنسانى جبلتوں پر مبنى إنسان كى طبيعى/حيوانى حيات كابيان:

علم النفسیات کی اصطلاحات، جبلت (خواہش)، عادت اور بیجان (احساسی پہلو) سے آگاہی کی بحث میں نفسیات کے ماہرین نے انسان کی طبیعی/حیوانی حیات کا نقشہ پیش کیا ہے۔ ماہرین نفسیات کا اتفاق ہے کہ شخصیت کسی فرد کے ان منفرد خصائص (Unique chacteristics) کی تنظیم ہوتی ہے، جس پراس فرد کے کردار کا خصوصی اور پہم انداز درج ذیل

تین پہلؤں پر شتمل ہوتا ہے۔

1۔اوّل ہیرکشخصیت منفردہوتی ہے۔

2۔ شخصیت بہت سے مختلف خصائص پر جن میں ایک تنظیم پائی جاتی ہے، شمل ہوتی ہے۔

3۔ خصائص کی مختلف تنظیم کردار کے خصوصی اور پہیم انداز کو پیدا کرتی ہے۔

مزیدیہ کہ کسی فرد کی شخصیت بیان کرتے وقت مسلمہ یہ ہیں ہونا چاہیے کہ اس میں کون سے اوصاف پائے اور نہیں پائے جاتے۔ایک

جانورول میں احتیاجات اور اشتہا، دونوں موجود ہوتے ہیں اور رجان کے شعور کا احساس بھی کسی قدر ہوتا ہے لیکن غایت کا علم نہیں ہوتا۔ انسانوں میں احتیاجات، اشتہا اور خواہشات تینوں ہی موجود ہوتی ہیں اور انسانی خواہش میں رججان اور غایت دونوں کے متعلق شعور ہوتا ہے۔

عمومی معیار کوسا منے رکھ کریے فیصلہ ہوسکتا ہے کہ فلال شخص میں فلال وصف بہت زیادہ پایاجا تا ہے، فلال وصف کم پایاجا تا ہے اور فلال وصف بہت کم یا یا جاتا ہے دا اور فلال وصف بہت کم یا یا جاتا ہے۔ ڈاکٹر برہان احمد فاروقی کا مؤقف ہے کہ جبلی داعیات/خواہشات عقل سے جدا اور

ہماری روح کے اندھے تفاضوں کے مقاصد پر ہمنی ایک منفر دھیثیت میں اپنی تسکین چاہتی ہیں۔ ان خواہشات کی تفصیل انہوں نے انسانی ایغو، دوسروں کے متعلق معاشر ہے اور خدا سے متعلق یوں درج کی ہے۔ ایغو کے متعلق خواہشات کے شمن میں زندگی کو عیش و آرام، بہتات، دولت، معیشت، شہرت، مقبولیت، معزز اور محبوب ہونے میں شامل ہے۔ دوسروں سے متعلق خواہشات کے شمن میں زندگی کو خاندان، بیوی، بچوں اور اُن کے لیے ترق دمیں بسر کرنے کو شامل کیا ہے۔ معاشر سے متعلق خواہشات کا میں خول، سخاوت، قانون ونظام، صدق وظلوص، حق گوئی اور انہمے کام کرنے میں مشغول رکھا ہے۔ خدا سے متعلق خواہشات کا اُس سے محبت کر کے قرب کے حصول میں حاصل کرنے میں زندگی بسر کرنا ہے۔

جبلت يرمبني خواهشات سے انتخاب يرمبني انساني شخصيت كي تعمير كے دوطريقے بتائے جاتے ہيں۔

1۔ پہلاطریقہ ماحول سے شروع ہوتا ہے۔ ماحول انسان کومض ماحول سے ساز گار بننے کا آلہ مجھتا ہے۔ بینظر بی فکر اور ذہن کو مادہ میں تحلیل کرکے کا ئنات کی دیگر مخلوقات کی طرح مجبوریا تا ہے۔

2۔ دوسراطریقہ خارجی ماحول کی جگہ، انسان کی داخلی کیفیتوں سے ابتدا کرتا ہے۔ داخلی کیفیتیں انسان کوحوائج ،محرکات اورخواہشات کا نظام سمجھتے ہیں، جوہمیں ماحول کے مطالعہ، استعمال اور تسخیر پر مجبور کرتا ہے۔ پینظریہ مادہ کو ذہن میں تحلیل کرتا ہے۔ پیطریقہ انسان کو ماحول کا اتنا اثر نہیں سمجھتا جتنا کہ اسے ماحول بدلتے ہوئے دیکھتا ہے۔

ماہرین نفسیات ابھی تک اوصاف کے تعین کے بارے میں کوئی فیصلہ شدہ فہرست مرتب نہیں کر سکے اور اُنہوں نے اِنسانی طبیعی حیات کامطالعہ دوطریقوں سے کیا ہے۔

1۔ایک طریقہ ماحول سے شروع ہوتا ہے۔ پیطریقہ انسان کی شخصیت کو محض ماحول سے سازگار بننے کا آلہ مجھتا ہے۔ پیہ نظر پی فکراور زبہن کو مادہ میں شخلیل کردیتا ہے اور مادی شمرات کے اثرات سے ماحول کی کیفیت کی تبدیلی کی توجہ پیش کرتا ہے۔

2۔ دوسراطریقہ علم النفیات کی روسے شخصیت کا تعین داخلی کیفیتوں سے ابتدا کرتا ہے۔ پیطریقہ، انسان کو جبلتوں عادتوں اور احساسات کا نظام سمجھتا ہے جو انسان کو حوائج ، محرکات اور خواہشات کے مربوط نظام میں باندھتا ہے اور ہمیں ماحول کے مطالعہ، استعال اور تسخیر پر مجبور کرتا ہے۔ شخصیت کا پینقشہ انسان کی حیوانی زندگی بسر کرنے پر مشتمل ہے۔ جن میں کردار کو جبلی، لاشعوری اور غیرارادی، میکائی، انداز میں اپنایا جاتا ہے۔ اس نقشہ میں انسان کے عقلی پہلو پر نہیں، بلکہ احساسی پہلو کی وضاحت ملتی ہے جن میں کئی جبلتیں اشیاء یا تصورات کے گردمنظم شکل میں جمع ہو کرعواطف کی شکل اختیار کر لیتی ہیں۔ مثلاً عاطفہ شق میں کئی جبلتیں کارفر ماہیں۔ مادری پرری تحریک، ہوں، جنسی آرزو، بزم آرائی ودیگر محبوب کی شخصیت سے منظم طریقے پر وابستہ ہوجاتی ہیں۔

اِس صمن میں ہم دیکھ رہے ہیں کہ بنیادی طور پر نباتات کی ضروریات کے لیے احتیاج کا لفظ استعال ہوتا ہے، جانوروں کے لیے اشتہا کا اور انسانوں کے لیے خواہش اور جذبات کا ہوتا ہے۔ نباتات میں صرف احتیاجات ہوتی ہیں۔ رحجان اور غایت دونوں کا شعور نہیں ہوتا۔ جانوروں میں احتیاجات اور اشتہا، دونوں موجود ہوتے ہیں اور رحجان کے شعور کا احساس بھی کسی قدر ہوتا ہے لیکن غایت کاعلم نہیں ہوتا۔ انسانوں میں احتیاجات، اشتہا اور خواہشات بینوں ہی موجود ہوتی ہیں اور انسانی خواہش میں رحجان اور غایت دونوں کے متعلق شعور ہوتا ہے۔ وہ خواہشات پورا کرنے کے ذرائع کے بارے میں اور انسانی خواہش میں رحجان اور غایت دونوں کے متعلق شعور ہوتا ہے۔ وہ خواہشات پورا کرنے کے ذرائع کے بارے میں

ایک مکتب فکر کا خیال ہے کہ وراثت کے نقوش انمٹ ہوتے ہیں۔ دوسرا گروہ کہتا ہے کہ نہیں۔ ان نقوش کو ماحول کی تبدیلی سے بدلا جاسکتا ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ ماحول اور وراثت کے نقوش وخصوصیات میں کوئی امتیاز نہیں ۔انسان کی ہر ایک عادت اور خصوصیت میں وراثت اور ماحول دونوں کا حصہ ہوتا ہے۔

جائز اور درست کی تمیز بھی رکھتا ہے۔اس بنا پر پروفیسر میکینزی انسانی خواہش اور حیوانی اشتہا کے ذریعے انسان کے اندرانسانی اور حیوانی تقاضوں میں مندر جہذیل فرق بیان کرتا ہے۔

1 ۔ اشتہا میں غایت کا شعور نہیں ہوتا، جذبات/خواہش میں غایت کا شعور نہیں ہوتا، جذبات/خواہش میں غایت کو حصولِ خیر کا ضروری ذریعہ سمجھا جاتا ہے۔

2۔اشتہا جبلی اور فطری میلانات کا نام ہے، جذبات/خواہش عقلی اوراکتسابی شے ہے۔

3۔ اگرخواہش پایٹ ممیل کو پہنچ جائے تولذت کا موجب بنتی ہے اور اگر پوری نہ ہو سکے توالم کا باعث، کیکن خواہش میں انسان کے لیے

لذت والم اتنی اہم نہیں جتنی جانوروں کی اشتہا میں ہے۔اس کی مثال روزہ دار کی بھوک اور پیاس کی تکلیف کسی غایت کے لیے برداشت کرنے میں بھی سامنے آتی ہے۔

علم النفسیات کامؤقف ہے کہ بیعقل وخِرد سے آ ذادانہ کام نہ کرنے والی طبیعی حانی زندگی جبر کے تحت گزاری جاتی ہے، جسے علم کے میدان میں تین گوشوں کی صورت میں ظاہر کیا جاتا ہے۔

🖈 نظریه جبر کے تحت طبیعی/حیوانی زندگی گزار نے کی منزل

جر کے تحت طبیعی حیوانی زندگی گزارنے کے تین مؤقف ہیں۔

1 طبیعی/حیوانی زندگی کا علم الحیات کامؤقف

2 طبيعي/حيوانى زندگى كاعِلْمُ الانسان كامؤقف

3 طبيعي/حيواني زندگي كاعلم النفسيات كامؤقف

1 علم الحیات کی روسے انسانی عادات وخصائل کے نقوش بچے کونفسیاتی طور پرنہیں ملتے بلکہ جس طرح ایک بچہ ماد م تولید کی وساطت سے اپنی رنگت وخط و خال، مال باپ سے وراثت میں لیتا ہے اسی طرح اسے مادی طور پر ایسے اجزاء وراثت میں ملتے ہیں جنہیں جینز کہا جاتا ہے اور جن سے اس کا مزاج ترتیب یا تاہے۔

اس نظریه میں اب ذراسی تبدیلی ہوگئ ہے جس کی روسے کہا جاتا ہے کہ بدا جزاء تولیدی درحقیقت خام مسالہ ہوتے ہیں ۔اس سلسلہ پر ماحول کا بھی اثر ہوتا ہے۔ یعنی بچپہ کا مزاج مرکب ہوتا ہے وراثتی مسالہ اور ماحول کے اثر ات کا اور بیسب کچھ میکا نکی طور پر ہوتا ہے۔

اس میں ایک مکتب فکر کا خیال ہے کہ وراثت کے نقوش انمٹ ہوتے ہیں۔ دوسرا گروہ کہتا ہے کہ نہیں ۔ان نقوش کو ماحول کی تبدیلی سے بدلا جاسکتا ہے۔ یہ بھی کہاجا تا ہے کہ ماحول اور وراثت کے نقوش وخصوصیات میں کوئی امتیاز نہیں۔انسان کی ہرایک عادت اور خصوصیت میں وراثت اور ماحول دونوں کا حصہ ہوتا ہے۔

2 علم الانسان کی روسے انسانی بچے کے ذہنی نقوش ،معتقدات وتصورات وغیرہ انفرادی چیز نہیں ہیں بلکہ نسلی ہیں۔ ہر فردکسی نہ کسی نسل سے متعلق ہے جس کی ابتداء قبائل سے ہوتی ہے نسلی معتقدات وتصورات وراثتاً آ گے منتقل ہوتے رہتے ہیں اور اِنہی کے مجموعی تاثرات کا نام ایک فرد کے ذاتی خصائص ورجحانات ہیں۔

3 \_ علیم النفسیات میں نظر بیکرداریت کا بھی ایک اپنامؤقف ہے جس کا امام ڈاکٹر واٹسن ہے۔ اُس نے اپنی تحقیقات کے بعداس نتیجہ کا اعلان کیا کہ جسے ہم نفسِ انسانی کا فیصلہ کہتے ہیں، وہ در حقیقت آزاد فیصلہ ہیں ہوتا بلکہ مجموعی نتیجہ ہوتا ہے، ان ہمام محرکات کا جو بچے کے (نفس) ذہن پر اثر انداز ہوتے رہتے ہیں۔ اِنہی محرکات سے نفسِ انسانی کی عادات و خصائل مرتب ہوتے ہیں اور پھر یہ عادات و خصائل نسلاً بعد نسل بطور وراثت منتقل ہوتے ہوئے غیر شعوری طور پر مسلمات یا معتقدات کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ بنابریں جس چیز کو عام طور پر نفسِ انسانی کا فیصلہ کہا جاتا ہے وہ در حقیقت فیصلہ ہیں ہوتا ملکہ ان ہی محرکات کا طبیعی نتیجہ ہوتا ہے۔

جب بھی جبلی میلانات اپنی جبلتوں سے متاثر اور مشتعل ہو کر زیادہ فعال ہونے کے مُرتکب ہوتے ہیں، تو اُن کے احساسات کی تبدیلی کونفسیات میں بیجان کا نام دیاجا تا ہے۔ لہذا یہاں اِس کاعلم نفسیات کی روسے مُختصر جائزہ پیش کیا ہے ہے جبلتوں سے مشتعل اِنسان کی بیجانی زندگی میں کیفیت:

جدید حکمائے نفسیات ہیجان کو جبلت کا احساس پہلو کہتے ہیں۔اس کا مطلب ہے کہ ہیجان جبلت ہی کے مشتعل ہونے پر معرض وجود میں آتا ہے۔ چنانچہ ہر ہیجان کی بنیا دجبلی ہوتی ہے۔اس لیے انھوں نے ہر جبلت کے بالمقابل مشتعل ہونے پر ہیجان کو درج ذیل بدلتی حالتوں سے واضح کیا ہے۔ 1۔جبلت فرار سے شتعل حالتِ ہیجان کی خوف میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

2\_جبلتِ تنفر ہے مشتعل حالتِ ہیجان کی کراہت میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

3\_جبلت تجسس مے شتعل حالتِ بیجان کی حیرت میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

4۔جبلت نزاع پیندی سے شتعل حالتِ ہیجان کی غُصہ میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

5۔جبلت خودادعائی اور تحقیر نفسی ہے مشتعل حالت ہیجان کی برتری میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

6۔والدینی جبلتِ ترحم سے شتعل حالتِ ہیجان کی کمتری میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

7\_جبلت جنس سے شتعل حالت ہجان کی شہوت میں تبدیل ہوجاتی ہے۔

او پر کی مثال سے واضح ہوتا ہے کہ جبلت ذہن کا ایک مستقل رجحان ہے مگر ہیجان ایک عارضی کیفیت ہے۔اس سے مرادعضو کی الیبی برا میختہ کیفیت ہے،جس میں خود اختیاری نظام عصبی (غدود،عضلات) درجہاعتدال سے زیادہ فعال ہوتے اور مخصوص قسم کے جسمانی مظاہر مثلاً خون کے دباؤ،حرکت قلب اور تنفس میں اضافہ ہوجاتا ہے۔اس سے مراداحساسات کا فوری شدیداً بال جومحرک کا کام کرتا ہے۔

احساس کی جبلت سے شتعل ایسی ہیجانی کیفیت کی زندگی کے لئے قرآنی اصطلاح الھوی سے وضاحت کی گئی ہے۔

امام راغب نے الھوی کے معنی اوپرسے نیچے گرنے کے ہیں۔ اس کے معنی خواہشات نفسانی کی طرف مائل ہونے کے ہیں اور جونفسانی خواہشات میں مبتلا ہواسے ھؤٹی کہدیتے ہیں کیونکہ خواہشات نفسانی انسان کو اس کے شرف ومنزلت سے گرا کر مصائب میں مبتلا کردیتی ہیں۔

قرآن سے بھی ہمیں اس حیوانی زندگ ہیجان کی کچھ تفصیل اھواء کی شکل میں ملتی ہے۔ جواس کے

جولوگ اپنے جبلی جذبات پر اپنی عقلِ فعال سے قابونہیں کر پاتے ، ایسی حالت میں کیفیت بیہ وجاتی ہے کہ وَلَوْ شِنْ کُنَا لَرَ فَعُنْهُ بِهَا وَلَکِنَّهُ أَخُلَد إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوْ بُهُ وَلَوْ شِنْ کُنَا لَرَ فَعُنْهُ بِهَا وَلَکِنَّهُ أَخُلَد إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوْ بُهُ وَلَا مُنْ اللّٰهِ وَلَا مُنْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ مِهَا رَكِمَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ الللّٰلِلْمُلْلِلْمُ اللّٰلِلْمُلْلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ الللّٰلِلل

جِلت سے شتعل بلالگام لاشعوری ہیجانی کیفیات پر شتمل ہے۔قرآن کریم میں اس کی وضاحت ہے کہ انسانی خواہشات اگر وجی کے تابع نہ ہوں، تواپسے احساسی پہلو سے شتعل ہیجانی/اهوائی کیفیات کا حقیقت تک رسائی حاصل کرنا دشوار ہوجا تا ہے۔ وَإِنَّ كَثِيْدًا لَّا يُضِلُّوْنَ بِأَهُو آبِهِهُ بِغَيْدِ عِلْمِهِ (119)

''ایسےلوگوں میں سے بیشتر وہ ہیں،جنہیں اپنے ذاتی ہیجانی روش پر چلنے کی بنا پرعلم (وحی) کی سندحاصل نہیں ہوتی اور

وہ لوگوں کو چیچے رائے سے بہکا دیتے ہیں''۔

جولوگ اپنے جبلی جذبات پراپنی عقلِ فعال سے قابونہیں کریاتے ،الیی حالت میں کیفیت یہ ہوجاتی ہے کہ وَلَوْشِئُنَالَرَفَعُنْهُ مِهَا وَلٰكِنَّهَ ٱخْلَدَالِ الْكَارْضِ وَاتَّبَعَ هَوْنُهُ ١٢:176)

''اگروہ ہماری مشیت کے مطابق چلتا ،تو ہم اسے بلندیوں کی طرف لے جاتے ، بیکن ذاتی ہیجانات پر مبنی عِلم کے تحت وہ اپنی معاشی مفادیرستیوں (ارض) کے ساتھ جمٹار ہا''۔

قر آن یہاں وضاحت کررہاہے کہ اللہ کی خواہش کے برعکس، ان میں اکثر اپنی سرکش خواہشات کا اتباع کر کے زمین کی پستیوں کے ساتھ جا چیکتے ہیں۔لہٰذا قرآن مومنین کو ہدایت کرتا ہے کہ جبتمہارے یاس وحی کی روشنی میں واضح راستہ

> سامنے آگیا ہے توان لوگوں کی خواہشات کا اتباع نہ کریں جو علمنہیں رکھتے۔

ۅؘڡٙؽ۬ٲۻٙڷ<u>ؙ</u>ۿؚؾڹٲؾۘٞؠۼٙۿۅ۬ٮڡؙؠؚۼؽ۬ڔۿڴؽڝؚۨۧؽٳڵڶڰ (28:50)

''اوراس سے زیادہ گراہ کون جواللہ کی ہدایت کے برعکس اپنی ہیجانی خواہش پر چلے قرآن ان کے درجات بلند بتلاتا ہے، جوخدا کی طرف سے علم وبرہان کے مطابق چلے، ان کےمقابل میں جواپنی خواہشات کا اتباع کرے۔

ٱفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيَّنَةٍ مِّنْ رَّبِّهٖ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوّْءُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوٓ المُّواءَهُمُ (47:14)

'' کیا وہ شخص برابر ہوسکتا ہے، جو خدا کی عطا کردہ

جولوگ علم الحق کی راہ نمائی کے بغیرزندگی بسر کرتے ہیں، ایسے الانسان کوعلی حالہ بے باک چھوڑ دیا جائے، تو بیرسب کچھ اپنے لئے سمٹنے کی کوشش كرتے ہیں۔قرآن میں جہاں بھی الانسان كالفظ آئے گا تو اس کے معنی ہیں "وہ انسان/قوم، جو حیوانی سطح پر زندگی بسر کر رہی ہے۔ یہاں اِس آیت میں کہایہ گیاہے کہ اگرانسان کے سامنے وحی کی روشنی نه ہوتو وہ'' گئو د'' بن جاتا ہے۔اِس لفظ کے معنی ہیں وہ جوسب کچھاکیلا ہی کھا جائے اور دوسروں کو پچھ نہدے۔

بصیرت کی روشنی میں سید ھے رائے کی طرف جارہا ہو، اس کے مقابلہ میں جو بُرے اور بھلے کی تمیز کھوکرا پنے ہیجانی جذبات کا اتناع کریے''۔

یہاں قرآن الانسان کی اس حالت کا نقشہ سامنے لا رہا ہے۔ جب وہ حیوانوں کی مانندا پنی جبلتوں کے احساس سے مشتعل ہو کر پیجانی زندگی گزارتا ہے،جس میں نہ تو وہ عقل سے کام لیتا ہے اور نہ ہی اپنی آ ذادی إرادہ سے اپنے جذبات کنٹرول کررہا ہوتا ہے۔

🖈 قرآن میں ہیجانی کیفیت میں عقل سے کام نہ لینے والی الانسان کی حالت کا نقشہ

ہمیں قرآن سے راہنمائی ملتی ہیں کہ انسان حیوان سے بتدریج ترقی کرتا ہوا، انسانی پیکر میں آیا ہے۔ جب انسان کا شعور خام تھا تو وہ اپنی جبلتوں سے شتعل ہجانات پر قابو پانے کی سکت نہیں رکھتا تھا۔ اِس کی وضاحت میں ارسطوکا قول ہے کہ انسانی بچپن کی زندگی اور حیوانی زندگی کی روح میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔ اِس کئے کہ بچپن کی حالت میں جب جبلت کے احساسی پہلو سے شتعل ہوکر ہیجان کے تابع چلے تو الانسان کی حالت جانوروں جیسی ہوجاتی ہے۔ قرآن نے اِس کی ہیجانی صفات میں مبتلا ہونے کی اِنسانی حالت کی تصویر کشی کرتے ہوئے اُس کی زندگی کا نقشہ اِس طرح کھینچا ہے کہ:

اِتَّالْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودُكُ ﴿ 100:6) اِنسَانَ الْيِعْرَبُ كَاكُودِ مِـ

جولوگ علم الحق کی راہ نمائی کے بغیر زندگی بسر کرتے ہیں، ایسے الانسان کوعکی حالہ بے باک چھوڑ دیا جائے ، تو یہ سب پچھ ایخ کی کوشش کرتے ہیں۔ قر آن میں جہاں بھی الانسان کالفظ آئے گا تو اس کے معنی ہیں'' وہ انسان کو م، جوحیوانی سطح پر زندگی بسر کر رہی ہے۔ یہاں اِس آیت میں کہا یہ گیا ہے کہ اگر انسان کے سامنے وحی کی روشنی نہ ہوتو وہ'' گئو د'' بن جا تا ہے۔ اِس لفظ کے معنی ہیں وہ جو سب پچھا کیلا ہی کھا جائے اور دوسروں کو پچھ نہ دے۔ ایسی حیوانی زندگی گزار نے والے قر آن کی اصطلاح میں الانسان کی زندگی کی قر آن نے وضاحت کی ہے کہ

وَالْعَصْرِ أَلِانَّ الْإِنْسَانَ لَغِيْ خُسْرٍ ﴿(2-1:103)

زمانداس حقیقت پرشاہد ہے کہ الحق کی را ہنمائی کے بغیر زندگی بسر کرنے والے انسان ، بلاشبہ ہمیشہ خسارے اور نقصان ہی میں رہے ہیں۔

الْعَصْرِ سے مراد پوری نوع انسانی کی تاریخ ہے۔ عرب کہتے ہیں کہ ہر موجودہ دور کی تاریخ، اپنے ماضی کا نچوڑ ہوتا ہے۔ سارے قرآن میں سابقہ اقوام نوٹ، عاد و ثمود، مدین، لوط ، بنی اسرائیل، فرعون وغیرہ کی تفاصیل پھیلی ہوئی ہیں۔ اس آیت میں لفظ العصر سے سابقہ تباہ ہونے والی اقوام کی طرف اشارہ کر کے، ان کوشہادت میں پیش کیا ہے کہ دیکھ لو، جن اقوام نے ہمارے قوانین کے مطابق زندگی بسرنہ کی تھی، تو وہ کیسے خسارے میں رہیں، تباہ و ہرباد ہوئیں۔ لہذا آئندہ بھی، جو اقوام ہمارے قوانین کے مطابق زندگی بسرنہ کی تھی، ان کا بھی وہی حشر ہوگا، جو گزشتہ اقوام کا ہو چکا ہے۔ اِس خسارے کی زندگی میں الانسان کی صفات کی نشاند ہی قرآن میں یوں کی گئی ہے کہ

خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿96:2) ''انسان کوعلق صفت کے ساتھ پیدا کیا'' لینی چیکنے، چیٹنے والی خصوصیّت دے کر پیدا کیا۔

دوسرے مقام پرآیاہے:

خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴿ 21:37 ) "انسان كوجلد باز بيداكيا-"

عجل سے ہی ہمارے ہاں عجلت کا لفظ ہے۔ ایک اور مقام پر آیا ہے۔

خَلَقَكُمْ مِّنْ ضُعْفٍ (30:54)

« بتمهی*ن کمزور پیدا*کیا''۔

مِنْ عَلَقٍ، مِنْ عَجَلِ اور مِّنْ خُنِعُ مِنْ عَجِلِ اور مِّنْ خُنِعِ کے بیم عنی نہیں کہ' جمہیں چپنے سے پیدا کیا''،' جمہیں جبنے ہوا کیا'' اور' جمہیں کے پیدا کیا'' کے جمٹے والی اور' جمہیں کمزوری سے پیدا کیا''۔' دمن' کہہ کرخدانے انسان کی حیوانی خصوصیت بیان کی ہیں یعنی' جمہیں چپنے چہٹے والی خصوصیت وے کر پیدا کیا''،' جمہیں جلد باز پیدا کیا'' اور' جمہیں کمزور پیدا کیا''۔ حیوانی سطح پر انسان کی زندگی ، وہی جبتیں اسے ندررکھتی ہے ، جوعام طوریہ حیوانات کی ہیں۔

حیوانات میں''زندگی کا تحفظ''Self Preservation) یک بڑا بنیادی جبلی تقاضا ہے۔اس تقاضے کی رو ہے جس سے متعلق اس کی زندگی ہوتی ہے، انسان ہراس شے کے ساتھ چیک جاتا ہے، ۔لہذاانسان کو یوں چیکنے والا بنایا کہ یہ ہراس چیز سے چیک جاتا ہے، جس سے اس کی زندگی ہوتی ہے یعنی ہروہ شے، جس سے اس کی زندگی کا تحقظ اور سامان زیست وابستہ ہوتا ہے، وہ اِسے چیوڑ ناہی نہیں چاہتا۔ اِسی خلقت کے جبلی خصائص کی انسان میں یوں بحق نشاندہی گئی ہے۔

4-وَيَكُ عُ الْإِنْسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءَ وْبِالْخَيْرِ (17:11)

انسان بھلائی کی بجائے ان چیزوں کوآ واز دے دے کربلاتا ہے جواس کے لیے برائی کاموجب ہوں۔

5 ـ وَكَانَ الْإِنْسَانُ كَفُورًا (17:67)

''انسان بڑا ناشکر گزار ہے'۔

6 - وَكَانَ الْإِنْسَانُ قَتُورًا ﴿ 17:100)

''انسان بڑا تنگدل واقع ہواہے'۔

7\_إِنَّهُ كَانَ ظَلُوْمًا جَهُوْلًا ﴿33:72)

'' پیہ بڑا ظالم اور جاہل ہے'۔

8 - وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ (47:12)

"(الحق کا) کفرکرنے والے بس دنیا کی چندروزہ زندگی کے مزیلوٹ رہے ہیں۔اورجانوروں کی طرح کھانی رہے ہیں۔'' سورہ المعارج (21۔78:18 المعارج) میں ترتیب واراسی الانسان کی چار مزید صِفات کا ذکر کیا گیا ہے۔ وَ بَحْمَعَ

فَأُوْغِي ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَخُلِقَ هَلُوْعًا ﴿إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوْعًا ﴿وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوْعًا ﴿(21-70:18)

انہیں ترتیب واربیان کیاجا تاہے۔

9\_وَجَمَعَ فَأَوْغَى

وہ مال کو تھیلی میں ر کھ کر جمع کرتا ہے۔

10 ـ إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوْعًا

پیدائشی طور پرتنگ دل اور بےصبرا ہوجا تاہے

11\_ذراسي تكليف پُهنچ توواديلاميانا شروع كرديتا ہے۔

12وَّاِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنْوُعًا (78:10 ـ 21 المعارج)

جب مال ہاتھ آ جائے توکسی ضرورت مند کونہیں دیتا۔

سورہ الدهرميں مزيد صِفات كاذكرہے كه:

13 إِنَّ هَوُلَاءِ يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَيَلَدُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا (76:27)

''انسان پیش پاافتادہ مفاد کے پیچھے لیکتا ہے۔ (عاقبت اندلیثی سے کامنہیں لیتا) اور آ گے جو بھاری دن آنے والا ہے

اسےنظرانداز کردیتے ہیں'۔

14- أُولِبِكَ هُمْ شَرُّ الْبَرِيَّةِ أَنْ (6:88)

(انسان کوبہترین ہیت کذائی میں پیدا کیا )لیکن بیلوگ تمام مخلوق سے بدتر ہیں۔

15-إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُوْدُ قُوَاتَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيْكُ قُوَاتَّهُ لِحُبِّ الْخَيْرِ لَشَدِينُكُ فَ (6-8:001)

انسان، ربوبیت خداوندی کا ناشکر گزار ہے۔ مال و دولت کی محبت اس پر غالب رہتی ہے۔ وہ سب کچھا پنے ہی لیے

سميك ليناچا ہتا ہے۔

16\_وَكَانَ الْإِنْسَانُ آكُثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا (18:54)

بے شک انسان اکثر جھگڑے نکالتار ہتاہے۔

17 ـ كَلَّرَاقَ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَى ﴿ 96:6)

''ی<sub>ی</sub>انسان بڑاہی سرکش واقع ہواہے''۔

الیی حالت میں وہ اپنی ذات ہی کامُنکر ہوتا ہے اور اِسی لئے حیوان ، بلکہ حیوان سے بھی بدتر کیفیت کا حامل قرار گیا ہے۔

جبلی، لاشعوری اورغیر ارادی میکانگی انداز حیوانیت کی روش سے ہٹ کر جب ہم جبلی شعوری اور ارادی انسانی اعمال کی

بات کرتے ہیں۔توماہرنفسیات اسے اِنسان کے عقلی پہلو جذبات کے دائرے کی شکل میں سامنے لاتے ہیں۔اِسے قدرے

تفصیل سے بیان کیا جار ہاہے۔

🖈 علىم النفسيات كى روسے انسانى زندگى كاعقل سے قابو يا كرجذبات كے مقام تك رسائى:

اس کے اصطلاحی مفہوم میں ، ان تا ٹرات و بیجانات کی تنظیم ہے جوکسی شے یا تصور سے وابستہ ہوتے ہیں۔ بعض لوگ جذبے کے اس عقلی تنظیم کے اس قدر قائل ہیں کہ ان کا دعویٰ ہے کہ جس شے سے جذبہ متعلق ہوتا ہے۔ وہ ہمیشہ ایک فکری یا تصوری شے ہوتی ہے نہ کہ مادی۔ جذبے کی تعریف یوں کر سکتے ہیں کہ جذبہ سی مخصوص شے کے متعلق ذہن کی ایک مرکب اور کم وبیش مستقل حالت ہے ، جس میں انسان اس شے سے متعلق کسی مخصوص بیجان کی طرف میلان رکھتا ہے۔

انسان کی حیوان سے تمیز کرنے کے لیے سپائی نوزا، جذبات کی مزیدتقسیم کرکے، انسانی روبید کی وضاحت کرتا ہے۔

1 منفعل جذبات وہ ہیں جن کی علتوں کا ہم فہم نہیں رکھتے ، بلکہ ہم پر مسلط ہوجاتے ہیں۔اور جس کی علت جزوی طور پر ہمارے خارج سے تعلق رکھتی ہے، یہ غیر معتدل اور ناموزوں ہوتے ہیں۔

2۔ فعال جذبات جومنفعل جذبات کے برعکس ہمارےعلم اور شعور سے حاصل ہوتے ہیں اور بیانسان کوحیوانوں سے متاز کردیتے ہیں۔ ہمارے وجود میں رونما ہونے والی تبدیلی کی مکمل علت ہمارے اندرموجود ہوتی ہے۔

فعال جذبات کوسیائی نوزامزید دوبڑی مدّات میں تقسیم کرتاہے۔

1۔ایک عقلی حُبِ نفسی ، جو شہوت یا اشتہائے نفس سے تعلق رکھتی ہے ، جو انسان کو حیوانی زندگی گزارنے کی دعوت دیتی ہے۔ بیصرف ہماری ذات کے تحفظ کااحساس رکھتی ہے۔اس کے لئے ایثارِ ذات مطلقاً ناممکن ہے۔

2۔ دوسری عقل فیض رسانی جوسخاوت کہلاتی ہے اور انسانوں کوغلامی سے نکال کرآ زادی عطا کرتی ہے۔ اس نظریے کے مطابق کوئی جذبہ ہی دوسرے جذبے کو ہمارے ذہن سے نکال سکتا ہے۔ چنانچیہ منفعل جذبات کوشکست دینے اور مار بھگانے کے لیے فعال جذبات ہی کارآ مدہو سکتے ہیں۔

میلڈوگل نے جذبات کے متعلق درج ذیل رائے دی ہے جس کو بہت اہمیت دی جاتی ہے۔

افراد اور معاشروں کی سیرت اور کر دار کے سلسلے میں جذبات کی نشوونما بہت اہمیت رکھتی ہے۔ جذبات اساسی اور کر داری زندگی کی تنظیم کا باعث ہوتے ہیں۔ جذبات کے بغیر ہماری ہیجانی زندگی افراتفری کی زندگی ہوگی۔ یعنی شظیم (Order) توافق (Consistency) اور شلسل (Continuity) کے بغیر ہوگی اور ہمارے تمام معاشرتی روابط اور کر دار ہیجانات اوران کی اللیختوں پر مبنی ہونے کی وجہ سے درہم برہم ، نا قابل پیشین گوئی اور غیر متوازن ہوں گے۔ جذبات میں ہیجانات کی فوری اشتعال انگیزیوں کا ارادی انضباط ممکن ہوتا ہے۔ علاوہ ہریں خوبیوں اور قدروں سے متعلق ہمارے فیصلوں کی بنیاد ہمارے جذبات ہی ہوتے ہیں۔ اور وہی ہمارے اخلاقی اصولوں کے سرچشمے ہوتے ہیں کیونکہ ہمارے ان فیصلوں سے شکیل پذیر ہوتے ہیں جن کا تعلق اخلاقی قدروں سے ہوتا ہے۔ اصولوں کے سرچشمے ہوتے ہیں کیونکہ ہمارے ان فیصلوں سے شکیل پذیر ہوتے ہیں جن کا تعلق اخلاقی قدروں سے ہوتا ہے۔

میلاوگل کے اِس قدرے طویل تصور جذبات کے تجزیہ سے درجے ذیل صلاحیتوں کی نشاندہی ہوتی ہے۔

1۔ افراد اور معاشروں کی سیرت اور کر دار کے سلسلے میں جذبات کی نشوونما بہت اہمیت رکھتی ہے۔

2۔جذبات اساسی اور کر داری زندگی کی تنظیم کا باعث ہوتے ہیں۔

3۔ جذبات کے بغیر ہماری ہیجانی زندگی افراتفری کی زندگی ہوگی ۔ یعنی تنظیم ، توافق ، اور تسلسل کے بغیر ہوگی ۔

4۔ ہمارے تمام معاشر تی روابط اور کردار ہیجانات اوران کی انگینختوں پر مبنی ہونے کی وجہ سے درہم برہم، نا قابل پیشین گوئی اورغیرمتوازن ہوں گے۔

5۔ جذبات میں ہیجانی میلانات کی با قاعدہ تنظیم ہی کی وجہ سے ہیجانات کی فوری اشتعال انگیزیوں کاارادی انضباط ممکن ہے۔

6۔خوبیوں اور قدروں سے متعلق ہمارے فیصلوں کی بنیاد ہمارے جذبات ہی ہوتے ہیں۔

7۔اور وہی ہمارے اخلاقی اصولوں کے سرچشمے ہوتے ہیں کیونکہ ہمارے ان فیصلوں سے شکیل پذیر ہوتے ہیں جن کا تعلق اخلاقی قدروں سے ہوتا ہے۔

علم النفسیات میں جذبات کی اہمیت یوں سامنے آتی ہے کہ ہمار نے فیصلوں کی بنیاد ہمار نے جذبات ہی ہوتے ہیں جس طرح انسان میں عقل وشعور فہم وادراک اور قوت کی مختلف صلاحتیں ہیں۔اسی طرح جذبات بھی ایک صلاحیت کے مظہر ہوتے ہیں اور بیصلاحیت بڑی اہم ہے اس لیے کہ انسانی عمل (کام) کے محرک اس کے جذبات ہی ہوتے ہیں۔عصر حاضر کے ماہرین نفسیات البتہ کہتے ہیں کنفس بطور وحدت کام کرتا ہے۔اصل میں اعمال کے اسباب خلقی واکتسانی رُجی نات ہیں اور عقل کا کام ان کی را ہنمائی ہے۔اصلی محرک عالم جذبات ہے جو ارادوں کو بناتی اور بگاڑتی ہے اور یہی صدور افعال کا باعث ہے۔علم النفسیات میں حیوان سے انسان کی ارتفائی منزل میں قدم رکھنے وجبلت سے مشتعل ہیجانی روش پر انسانی عقل سے جذبات کے تحت قابو میں رکھنے سے مشروط کیا ہے۔اگر ایسانہ کیا جائے تو انسان حیوان کے درجہ ہی میں رہتا ہے۔

یہاں حیوان اور انسان میں فرق ظاہر ہموجا تا ہے کہ حیوان میں جبلت خود ہی عقل کا فریضہ انجام دیتی ہے، جبکہ انسانی عقل جبلت پر قابو پاکران میں انتخاب کرنے پر قادر ہے۔ جب انسان عقل بالقوت یعنی جبلتوں، ہیجانات اور عادتوں کو، عقل جند بات کی شکل میں انتخاب کرتا ہے تواسی عقل کے ذریعے جذبات کی شکل میں انتخاب کرتا ہے تواسی عقل نعال کی بدولت اس کا حیوان سے انسان کی سمت ارتقاء ہمونا شروع ہموجا تا ہے۔ اس کے برعکس اگر وہ عقل فعال (جواسے حیوان سے ملیحدہ کرتی ہے) سے کام نہیں لیتا تو وہ منطق کی روسے حیوان کے درجے میں ہی رہتا ہے اور اس طرح ارتقاء سے محروم رہتا ہے۔

علِمُ النفسيات ميں جذبات كى اہميت يوں سامنے آتى ہے كہ ہمارے فيصلوں كى بنياد ہمارے جذبات ہى ہوتے ہيں جس

طرح انسان میں عقل وشعور فہم وادراک اور قوت کی مختلف صلاحتیں ہیں۔اسی طرح جذبات بھی ایک صلاحیت کے مظہر ہوتے ہیں اور بیصلاحیت بڑی اہم ہے اس لیے کہانسانی عمل ( کام ) کے محرک اس کے جذبات ہی ہوتے ہیں۔

علم النفسیات میں حیوان سے انسان کی ارتقائی منزل میں قدم رکھنے کو جبلت سے مشتعل ہیجانی روش پر اِنسانی عقل سے جذبات کے تحت قابومیں رکھنے سے مشروط کیا ہے۔اگر ایسانہ کیا جائے تو اِنسان حیوان کے درجہ ہی میں رہتا ہے۔

نفیات کے ماہرین نے وضاحت کرتے ہیں کہ اِنسان ہونے کی اہلیت کے ثبوت میں سب سے پہلا لازمی امر ہے کہ وہ جذبات کو عقل و فِکر سے جبلت سے مشتعل ہیجانات پر اپنا کنٹرول ظاہر کرے۔ اِس لئے کہ ایسا مکمل اختیار رکھتے ہوئے موزوں جبلت کا انتخاب کرنے کے لئے انسان اپنی فہم سے کرنے کا اختیار کی صلاحیت کی ودیعت رکھتا ہے۔ ہمیں معلوم ہے کہ جذبات میں ہیجانی میلانات کی با قاعدہ تنظیم ہی کی وجہ سے ہیجانات کی فوری اشتعال انگیزیوں کا ارادی انضباط ممکن ہوتا ہے۔

پیجانات پر قابو پانے کی صلاحیت کے علاوہ انسان کو عقل کی صلاحیت سے ودیعت کیا گیا ہے۔ عقل اور جذبات کی وضاحت میں قرآن نے دواصطلاحات قلب اور افیدۃ استعال کی ہیں، جن کا ترجمہ ہم''دل' ہی کرتے ہیں۔لیکن ان دونوں میں فرق ہوتا ہے۔ قلب Mind کا وہ حصّہ ہوتا ہے، جو سیجھنے کی صلاحیّت رکھتا۔قلب، سیجھے یا نہ سیجھے، سیجھنے کی صلاحیّت کو کام میں لائے یا نہ لائے بہر حال قلب میں بیصلاحیّت ہوتی ہے۔ یہ Mind کا وہ پہلو ہے، جس میں کچھ سیجھنے کی کیفیّت ہوتی ہے۔ یہ اس کا وہ پہلو ہے، جس میں کچھ سیجھنے کی کیفیّت ہوتی ہے۔ فواد یہ Mind کا وہ حصہ ہے، جس کا تعلق صرف انسانی جذبات سے ہوتا ہے۔ اس کے معنی سوز وگداز کے ہوتے ہیں۔ جمع کرنا، گیننا، نفر ت، مقارت، حسد، دوسروں کو کچو کے دینا میساری چیزیں جذبات پر مبنی ہیں۔ ان تمام میں قلب یعنی شرک آئے تعلق نہیں ہے۔ ان تمام چیزوں کا فہم ، ادراک، سوچ ، سیجھ (دلیل) سے کوئی واسط نہیں ہے۔ یہ ساری چیزیں فواد یعنی جذبات سے متعلق ہیں۔ اس لئے کہ آگے کے ارتقائی سفر کا آغاز پہلی منزل میں حیوانی جبلتوں پر مشمنل بیجانات کو جذبات سے کنٹرول کیا جاتا ہے۔

اِس صمن میں سپیائی نوز اجذبات کی دوا قسام کوسامنے لاتا ہے:

## 1 منفعل جذبات:

یہ وہ ہیں جن کی علقوں کا ہم فہم نہیں رکھتے ، بلکہ ہم پرمسلط ہوجاتے ہیں۔اورجس کی علت جزوی طور پر ہمارے خارج سے تعلق رکھتی ہے ، بیغیرمعتدل اور ناموزوں ہوتے ہیں۔انہیں حیوانی جذبات کہاجا تا ہے۔

### 2\_فعال جذبات:

یہاں ہم دیکھتے ہیں کہ ارادی انضباط کرنے سے پہلے اِس کومکن العمل بنانے کے لئے سمجھ کی ضرورت ہوتی ہے، جو

ہمارے علم اور شعور سے حاصل ہوتے ہیں۔ ہمارے وجود میں رونما ہونے والی تبدیلی کی مکمل علت ہمارے اندرموجود ہوتی ہے۔ بیانسانی جذبات کہلاتے ہیں اور بیانسان کوحیوانوں سے متاز کردیتے ہیں۔

فعال جذبات کوسپائی نوزامزیددوبڑی مدّات میں تقسیم کرتاہے۔

1۔ایک عقلی حُبِ نفسی، جوشہوت یا اشتہائے نفس سے تعلق رکھتی ہے، جو انسان کوحیوانی زندگی گزارنے کی وعوت دیتی ہے۔ بیصرف ہماری ذات کے تحفظ کا احساس رکھتی ہے۔ اس کے لئے ایثارِ ذات کی صفت اختیار کرنا مطلقاً ناممکن ہے۔ اسسے علامہ اقبال نے اپنے کلام میں عقلِ مفادِخویش کہا ہے۔

2۔ دوسری عقلِ جہاں بین جوفیض رسانی کی وجہ سے سخاوت کہلاتی ہے اور انسانوں کوغلامی سے نکال کر آزادی عطا کرتی ہے۔ سپائی نوز ابھی یہی نظر بیر کھتا ہے کہ کوئی جذبہ ہی دوسر ہے جذبے کو ہمارے ذہن سے نکال سکتا ہے۔ چنانچہ منفعل جذبات کے دُبِننسی کوشکست دینے اور مار بھگانے کا کام عقلِ فیض رسانی کے فعال جذبات سے ہی ہوسکتے ہیں۔

یہاں یہ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ حیوان اور انسان کے فرق کو حیوانی اشتہات اور انسانی خواہشات کے ذریعے سامنے لا یا جائے۔ بنیادی طور پر نباتات کی ضروریات کے لیے احتیاج (Want) کا لفظ استعال ہوتا ہے، جانوروں کے لیے اشتہا (Appetite) کا اور انسانوں کے لیے خواہش (Desire) کا ۔ نباتات میں صرف احتیاجات ہوتی ہیں۔ رججان اور غایت دونوں کا شعور نہیں ہوتا ۔ جانوروں میں احتیاجات اور اشتہا، دونوں موجود ہوتے ہیں اور رجبان کا شعور بھی کسی قدر ہوتا ہے لیکن غایت کا علم نہیں ہوتا ۔ انسانوں میں احتیاجات، اشتہا اور خواہشات تینوں ہی موجود ہوتی ہیں اور انسانی خواہش میں رجبان اور غایت دونوں کے متعلق شعور ہوتا ہے۔ وہ خواہشات پورا کرنے کے ذرائع کے بارے میں جائز اور درست کی تمیز کھی رکھتا ہے۔ اس بنا پر پروفیسر میکینزی خواہش اور اشتہا کے ذریعے انسان اور حیوان میں مندر جہذیل فرق بیان کرتا ہے:

1۔اشتہامیں غایت کاشعور نہیں ہوتا،خواہش میں غایتی شعور کا ہونا ضروری ہے۔اس غایت کو یا تو خیر سمجھا جاتا ہے یا حصولِ خیر کا ضروری ذریعہ۔

2۔اشتہاجبلی اور فطری میلانات کا نام ہے،خواہش عقلی اوراکتسانی شے ہے۔

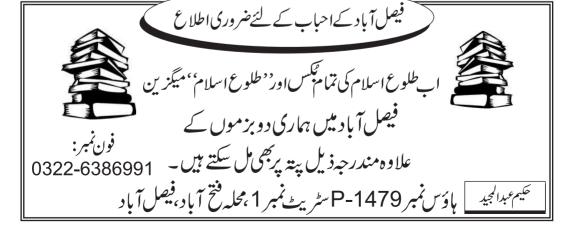
3۔ اگرخواہش پاید تکمیل کو پہنچ جائے تولذت کا موجب بنتی ہے اور اگر پوری نہ ہو سکے تو الم کا باعث الیکن خواہش میں انسان کے لیے لذت والم اتنی اہم نہیں جتنی جانوروں کی اشتہا میں ہے۔ اس کی مثال روزہ دار کی بھوک اور پیاس کی تکلیف کسی غایت کے لیے برداشت کرنے میں سامنے آتی ہے۔

ڈاکٹر رفیع الدین نے میکڈوگل کے درج ذیل جبلی نظریات سے روح قرآن سے مطابقت رکھنے کی وجہ سے اتفاق کیا

# يجازم طبوعات بإغبان ايسوسي ايشن

- پاکستان میں سبز انقلاب کا آنے والا دور:
- الْبَآء (56:68)، سَحَابًا ثِقَالًا (7:57)، الْبِحَارُ سُجِّرَتْ (81:6)
  - طِيْنِ (2:12،6:2)،طِيْنٍ لَّازِبِ (37:11)
- وَّحَكَآبِقَ عُلْبًا (80:30)، اَعْنَابِ (36:34)، رُطبًا جَنِيًّا (19:25)، سِلْدٍ (80:36)،
   الزَّيْتُونِ (95:1)، نَّخِيْلٍ (36:34)، الرُّمَّانَ (141:6)، كُلِّ الشَّبَرْتِ (16:11)، الْمَرْعٰى
   (87:4)، حَيًّا (36:33)
- باغبان ایسوی ایش کے ممبران سے پُرز ورا سندعا ہے کہ وہ زیادہ سے زیادہ شجر کاری میں حصہ لیں۔اور ہرممبر
   کم از کم 10 پودے ضرور لگائے۔ بنجر رقبہ میں شجر کاری کریں۔
  - کچل دار پودے دوسروں کوعطیہ کریں جنگلات کوآگ سے بچائیں۔
    - پانی کی سہولت کے لئے امداددیں، تعاون کریں۔

ملك حنیف وجَدانی سابق کونسلر، ریٹائر ڈٹیچرسکاؤٹٹر بینڈٹیچرصدر باغبان ایسوسی ایشن سنبل سیّداں۔ نیومری فون نمبر :0310-1547355



### ما بنامه طائوع إلى

# Is Sexual Relationship a Private Matter?

By G. A. Parwez (Translated by: Mansoor Alam)

By the way, a member of Jamiat-e Ulama-e Islam declared in the spring 1973 session of Pakistan Parliament that banning slavery is against Islam; and if one does not have the wherewithal to afford more than one wife then he should be allowed to have a concubine. [Pakistan Times, March 1, 1973]

We were talking about what kind of Islam is being taught to students. When a question was put to Mr. Maududi that if an adult man is not able to get married and his sexual energy is at its peak which drives him crazy then can he do masturbation to avoid sin of fornication. We already saw what the answer of the Quran was—that he should practice self-control (24:33). But Mr. Maududi replied: Although masturbation is haram but since fornication is a higher level of sin, so the intellect teaches that to avoid a bigger sin it is ok to do a lesser sin. So, doing masturbation is okay if there is chance to commit a bigger sin of fornication. Perhaps God will not punish him. [Rasaayel-o-Masaayel, page 202]

Another example Mr. Maududi provides as follows regarding temporary Nikah:

Assume that a ship crashes in sea and a man and woman are on a ship's broken plank which floats on the sea and lands on the shore of an islandthat does not have any population. Both are forced to live on the island and according to sharia it is not possible for them to do

Nikah without witnesses. So, there is no way for them except to mutually agree and do a temporary Nikah among themselves until they reach a populated area. Therefore, Muta'a (sharia terminology for temporary Nikah) is for this type of emergency situation. [Tarjumanul Quran, August 1955]

As it is clear, Mr. Maududi does not even believe in the concept of self-control. To satisfy sexual desire sometimes he suggests masturbation and other times he suggests temporary marriage (Muta'a). Allah gave permission to eat haram food during emergency situation, not for satisfying sexual desire. But Mr. Maududi suggests to satisfy sexual desire during stressful situation. It implies from his suggestions that Allah didn't fully know about sexual instinct that emergency situation may develop; and that is why Allah didn't suggest any remedy for it. This shortcoming Mr. Maududi fulfilled it.May Allah protect us from such scholars!

#### **Proceeding further**

This is the religious teaching that is provided to students who come to so-called sacred religious schools in order to protect themselves from the evil viruses floating in the open college environment. But Mr. Maududi does not step there. He tells youth that a man can marry four women without any restrictions; and whenever he wants he can divorce a wife by saying Talaq-Talaq-Talaq and marry another woman in her place. The famous author Robert Briffault in his book (The Mother) mentions that a Kurd married forty women but had only one wife at a time. And there was no objection from the custodians of sharia since he did it according to sharia. Mr. Maududi strongly opposed the family law when it was being implemented in Pakistan. He argued that how can

government put restrictions in matters of sexual freedom. The family law was meant to provide equal rights to women as the Quran advocates; and it also included that non-adult girls cannot be married. Mr. Maududi objected against it and wrote in the October 1969 issue of his monthly magazine Tarjumaanul Quran: that not only it is allowed to marry non-adult young girls but it is also allowed to copulate with them. May Allah protect us!

These people bring proof of marrying young girls from Bukhari's hadith which says that the Prophet (PBUH) married 'Aisha (R) at the age of six and she started living with the Prophet (PBUH) at the age of nine. I provided solid proof from history that this is a fiction propounded by the enemies to malign Islam and the Prophet (PBUH); and that "Aisha (R) was married to the Prophet (PBUH) between the age of seventeen and nineteen. At this our religious custodians sharia pronounced the fatwa of Kufr against me because my proof proved the Bukhari's hadith wrong. These people don't care about maligning Prophet's character but they do care about Imam Bukhari and cannot even accept any criticism about his hadith!

The Quran has described the realm of Jannah in a very subtle and sensitive way and that too mentioning it only as an analogy because human mind cannot grasp the reality of paradise with its present consciousness. But to religious custodians it is also full of sensualrealm. Mr. Maududi writes:

Whether women die young or old but all the pious women who will enter Jannah will be transformed into beautiful bachelorettes. [Tafheemul Quran, Vol. 5, page 268]

The girls of non-Muslims who died young before reaching adulthood will be made into Houries and they will always remain young girls for the pleasure of men of Jannah. [Tafheemul Quran, Vol. 4, page 287]

And these Houries will be beside the wives of Jannah. The wives will remain in palaces with their husbands. But when men will go out for picnic then there will tents all around in which there will be Houries for their pleasure and enjoyment. [Tafheemul Quran, Vol.5, page 35]

This is the description of Jannah provided by our religious scholars that is taught to students. They blame woman's freedom for our youth's unrestrained sensual desires. They don't understand that the fundamental reason for this is the teaching that is offered to them in the name of religion. As we have seen earlier, sexual emotion is driven by thoughts.

If the thoughts of our youth are purified, then the door of uncontrolled sexual instincts will be closed. On the contrary, blatant pornographic material is being taught to our youth in religious schools. And the literature that comes from the West is full of obscenities. This is the reality. But then everyone is worried that the atmosphere is full of amatory. Under the situation if this wouldn't happen, then would have happen: Piety? Dr. Unwin tells about it after extensive research:

"The peoplepossess the power of reason, but they do not apply it to the world of their experience. Thus they do not inquire into the causes of things; they accept without question that assembly of activities which we call Nature. On all matters of human interest their opinions are uniform; the society contains no cultural strata. In

ما بنامه طائو عبال

any unusual or uncomprehended event or phenomenon the people see a strange quality or power which they regard as both dangerous and desirable. This quality or power is called bythe same name wherever and whenever it is manifest. It is exhibited by any stone, tree, or animal of uncommon type or unusual appearance, andby any article the nature of which is not understood; any man whosemanner of birth or life is in any way extraordinary is credited with its possession; it is manifest also in his corpse, and in the corpse of any manwhose manner of death is abnormal. Strangers are not thought of as men, but as beings who possess the power manifest in all strange, uncomprehendedthings. A sickness which comes within the normal experience of the people is treated in what the people consider a normal manner, but anunaccountable sickness is ascribed either to the power responsible for all unaccountable things or to a man who, possessing that power, has employed it for his own purposes.""Generation after generation the same tradition is handed on; the same ideasprevail. Time does not alter them. In such a society human beings areborn; they satisfy their desires; they die. And, when their corpses havebeen disposed of, they are forgotten. The social vision of such a human society is not very different from that of any other group of gregarious mammals." [Page 345-346]

Did you see the picture of a society in which sexual opportunity is kept loose? For centuries this has been the condition of Muslims. This is what our sharia has done to Muslims. When sexuality was limited within the boundary of the Quran then this nation overpowered the entire world. When Malukiyyah took over and let loose the sexuality virus then everything started happening in the

name of sharia which the Quran wants to stop. The result was that their creative energy was lost. Neither the depth in thought remained nor did the power of higher deeds remain. And this condition is continuing until today.

\*\*\*

#### The last word

Lastly, I want to address our youth: it is no doubt that our environment is polluted with the malevolent virus that produces incitement for amatory desires. But we have seen that amatory desires never happen automatically. These happen with human's own thoughts. That is, these amatory drives happen only when one wants to. Allah has given humans the willpower to control their thoughts and wishes. So, don't think about this malevolent environment. Just use your willpower to control your feelings and desires.

How we can control our thoughts so that this amorous feeling does not arise in our hearts? Let me explain this through an example. Consider a boy who is vagabond and flirts with girls all the time. He has a beautiful sister. He comes home. Both he and his sister sleep in the same room. But he never develops any sexual feelings for his sister. Why is that? Because since childhood it has been drilled into his mind that it is not proper to have sexual relationship with your sister. This thought has gone deep into his subconscious mind and has turned into an ideology. And therefore, he has no sexual feeling for his sister for his entire life. Sometimes, we do hear some cases where someone has sexually molested his sister or his daughter. But these are cases which happen because of mental insanity or sickness. Common people don't do it.

This subconscious feeling, of having no sexual relationship between brother and sister, is not limited to only our society but also in Western society, where the environment is even worse. There was a case in America that appeared newspapers. It was about a couple married for about ten years and they had three children. The details of the story is: that during the war an English couple died who had two children – a boy and a girl. A Canadian soldier took the boy to Canada and an American soldier took the girl to America. Both families adopted them. The boy grew up in Canada and the girl grew up in America. It so happened that the boy was visiting America and met that girl. Both liked each other and got married and had three children. Canadian and American soldiers found out that these were the same boy and the girl that they had brought them from England and told them that they are brother and sister. That is when the news broke and the boy and the girl(now husband and wife) felt very bad and started crying endlessly. Then some clergy consoled them and after that they started living as brother and sister.

So, why they felt so bad? It was exclusively due to the thought that brother and sister cannot be husband and wife although Persian kings used to marry their sister openly. This is the extraordinary power of thought that goes into the subconscious mind which can easily control all kinds of evil thoughts.

This story was of a real brother and sister. The Quran goes one step further and says that every boy and girl's relationship is like brother and sister and it changes only when a boy and a girl do the Nikah and become husband and wife. When the Quran says: إِنَّمَا لَا اللّٰهُ وَمِنُونَ إِخْوَةٌ (49:10) – then it does not just mean that only Momineen men are like brothers. It also means that the relationship between

ما بنامه طائو عبال

every Momin Men and every Momin women is like brother and sister excepting those who have tied the knot of Nikah.

As you know, the period of Arab Jahhiliyyah was full of intensely amorousenvironment among other malevolent evils. The Momineen came from this evil environment. The Prophet (PBUH) transformed their hearts and minds with Ouranic teaching and training. This way these brand new Momineen reached the pinnacle of Quranic character. This way they were cleansed of all the evils including the deeply entrenched amorous evil; and the reality set deeply in their minds that all men and women (except married couples) are brothers and sisters as part of their Iman. Because of this Iman, there remained no trace sexual licentiousness in them at all. And we are now in the Jahiliyyah period in which the Arabs were living before the Prophet (PBUH). Therefore, the same technique – i.e., proper teaching and training in the light of the Ouran that every boy and girl are brothers and sisters as part of Iman – must be applied to cleanse the society of all the inebriated vils that the Prophet (PBUH) employed to cleanse his society and succeeded in the first period Islam – and the rightly-guided Khalifas followed in the footsteps of the Prophet (PBUH). This is the practical way of implementing إِنَّمَا الْمُؤْمِثُونَ إِخْوَةٌ (49:10). There is no other way of sexual reformation.

Today this divine order has dissipated from our hearts. But its hazy imprint used to be there in our past society. When a stranger used to knock the door and a girl from the house opened the door then the girl used to tell her parents that a *brother* has come and is waiting at the door. While participating in any ceremony, girls used to tell their parents that brother is misbehaving; or that this

ما بنامه طائو عبال

brother is talking very nicely, etc... This kind of thoughts would become common in our current society as well provided we are able to differentiate between animal level life and human level life. In animal life there is no boundaries for satisfying sexual desires. In human level of life sexual desires must only be satisfied with in the boundaries set by the Quran. After understanding this fundamental difference between animal life and human life, if our youth are able to limit their sexual desires within these parametric thoughts advocated by the Quran, then the evil virus spreading in the current environment will not affect them. What will be the result of this change in thoughts, please don't ask me but ask Dr. Unwin who has ended his book as follows:

"In the future, it seems, a human society may continue its fortuitouscareer, and reflect, both in its cultural behaviour and in its structure, theamount of energy it chances to possess; but, if any society should desire to control its cultural destiny, it may do so by decreasing or increasing the amount of its energy. Such decrease or increase will appear in thethird generation after the sexual opportunity has been extended or reduced.A lesser energy is easily secured, for the force of life seems to flow backwards, and the members of the society will not be slow to take advantageof any relaxation in the regulations. If, on the other hand, a vigoroussociety wishes to display its productive energy for a long time, and evenforever, it must re-create itself, I think, first, by placing the sexes on a levelof complete legal equality, and then by altering its economic socialorganization in such a way as to render it both possible and tolerable forsexual opportunity to remain at a minimum for

an extended period, andeven forever. In such a case the face of the society would be set in the Direction of the Cultural Process; its inherited tradition would be continually enriched; it would achieve a higher culture than has yet been attained; by the action of human entropy its tradition would be augmented andrefined in a manner which surpasses our present understanding." [Page 432]

Do you notice what fundamental principle regarding sexual drive this investigative scholar has arrived at after detailed data analysis of numerous civilized and uncivilized societies? It is this principle:that equality between men and women must prevail; and that opportunity for sexual relationship must be reduced to the minimum possible. Fourteen hundred years ago, the Quran declared these restrictions essential: that no sexual relationship is allowed except strictly within the solemn contract of Nikah. And the Quran declared its every other formabsolutely haram.

## قارئين طلوع إسلام توجبفر مائيس

ماہنامہ طلوعِ اسلام کی درج ذیل سالانہ خوبصورت جلدیں 1000 روپے فی جلد کے حساب سے دستیاب ہیں۔اپنے کتب خانوں میں' طلوعِ اسلام''کے فائلز مکمل کرنے کے لئے آرڈ رفر مائیے ۔ شکریہ

،1999،1991،1988،1987،1986،1985،1984،1983،1977،1976،1975،1972

\_2018,2017,2016,2015,2011,2006,2005,2004,2003,2002,2001,2000

















PUBLISHED SINCE 1938 AT THE BEHEST OF ALLAMA IQBAL<sup>R</sup> AND QUAID-E-AZAM<sup>R</sup>

CPL.NO. 28
VOL.74
ISSUE
08

## Monthly TOLU-E-ISLAM

25-B, Gulberg 2, Lahore, Pakistan Phone. 042-35714546, 042-35753666 E-mail:idarati@gmail.com

Web: www.toluislam.org www.facebook.com/talueislam/

